cadernos do arquivo municipal

Lugares e formas de convivio
em Lisboa nos séculos XVI e XVII

Places and forms of sociability
in 16th- and 17th- century Lisbon

RESUMO

Este artigo aborda os lugares de Lisboa onde, no século
XVI e primeiras décadas da centuria seguinte, a popula-
¢do da cidade mais interagia de modo informal. Partin-
do de um conjunto de processos inquisitoriais que re-
ferem os locais em que surgiram conversas durante as
quais foram reveladas infragdes aos padroes religiosos
ou morais dominantes, o objeto do presente trabalho
consiste em identificar os lugares de sociabilidade mais
comuns a populagao, utilizados enquanto cenérios da-
quelas revelagdes, para cuja escolha concorreram as
respetivas condicdes de acessibilidade, comodidade,
privacidade ou outras. Partiu-se do pressuposto de que
a condicdo de cristdo-novo ou de suspeito de qualquer
infragdo aos olhos do Santo Oficio ndo alterava aspetos
da vida quotidiana como os locais por onde as pessoas
se deslocavam ou onde se cruzavam ocasionalmente.

PALAVRAS-CHAVE

Lisboa; Lugares de sociabilidade; Epoca Moderna

Jorge Fonseca

ABSTRACT

This article explores the spaces in Lisbon where, dur-
ing the sixteenth century and the early decades of the
seventeenth, the urban population engaged most fre-
quently in informal social interaction. Drawing on a set
of inquisitorial proceedings that mention the locations
where conversations took place - during which trans-
gressions against dominant religious or moral norms
were revealed -, this study aims to identify the most
common sites of sociability used by the population as
settings for such revelations. The selection of these
places was influenced by factors such as accessibility,
comfort, privacy, or other contextual conditions. The
underlying assumption is that being a New Christian or
being suspected of any offence in the eyes of the Holy
Office did not fundamentally alter everyday aspects of
life, such as the places people moved through or where
they happened to cross paths.

KEYWORDS

Lisbon; Places of sociability; Early Modern Period



INTRODUCAO

Este estudo tem como objetivo identificar os lugares de Lisboa onde, no século XVI e nas primeiras décadas
do século XVII, a respetiva populagdo convivia, de modo informal e espontaneo, fora dos limites impostos pelo
exercicio das respetivas profissoes, da atividade associativa, como a das confrarias, ou de quaisquer atos rituali-
zados, como celebragdes publicas, religiosas ou laicas, mas na decorréncia dessas circunstancias. Estas tdltimas,
no entanto, ndo serdo a nossa preocupacdo neste trabalho, mas sim os atos de sociabilidade informal que propi-
ciavam. Seguimos, para este fim, a op¢do técnico-metodoldgica aplicada por Maria Alexandre Lousada a analise
das sociabilidades na cidade desde os finais do século XVIII a 1834: “reconstruir a morfologia das estruturas e das
acoes de sociabilidade, da relacdo das atividades com os espacos onde se desenrolam, das motivacdes dos atores
e dos seus sistemas de percecdo e representacdo, quantificando o fendmeno e revelando a sua importancia na
Lisboa de entdo” (Lousada, 1995, p. 19). Se alguns dos lugares aqui assinalados sdo comuns aos encontrados por
esta autora, dado tratar-se do mesmo espago urbano, a diferenca temporal e as alteracdes entretanto ocorridas
no urbanismo, principalmente as que foram provocadas pelo terramoto de 1755, assim como as transformacgdes
econdmicas, sociais e culturais que atingiram Lisboa entre a época aqui tratada e os finais de Setecentos, tornam
pertinente esta abordagem.

O conceito de sociabilidade foi sistematizado por Maurice Agulhon, que encontrou exemplos do uso deste ter-
mo na Francga setecentista, ora com o sentido de amor ao préximo, por Charles Bonnet, ora como inclinacdo do
caracter de certos povos para a convivéncia, como em d’Alembert (Agulhon, 1977, pp. 7-14). Ja no século XIX,
segundo o mesmo autor, Michelet té-lo-a utilizado para caracterizar a sociedade mais sofisticada que resultou
do progresso e da civilizacdo das Luzes. No século XX, a sociologia fez enveredar o estudo da sociabilidade para
0 ambito das associa¢des em sentido geral, como a familia, o ndcleo paroquial, a comunidade local, o grupo
profissional ou etario, o partido politico, o clube desportivo e outras semelhantes (Agulhon, 1977, pp. 12-13).
Em Portugal sdo significativos no aprofundamento do tema da sociabilidade, além da obra que salientamos no
inicio (Lousada, 1995), a de Maria Antonia Lopes, Mulheres, espago e sociabilidade: A transformagdo dos papéis
femininos em Portugal a luz de fontes literdrias (segunda metade do século XVIII), publicada em 1989, de Nuno
Luis Madureira, Cidade: Espago e quotidiano (Lisboa 1740-1830), de 1992, de Maria de Lourdes Costa Lima dos
Santos, Intelectuais portugueses na primeira metade de Oitocentos (1985), de Maria Ana Bernardo, Sociabilidade
e distingdo em Evora no século XIX: O Circulo Eborense (2001) e de José Machado Pais, 4 prostituicdo e a Lishoa
boémia do século XIX a inicios do século XX (2008).

Para este estudo servimo-nos principalmente de processos inquisitoriais cujos depoimentos aludiam, de forma
clara e, por vezes, pormenorizada, a sitios da cidade onde se tinham travado conversas e trocas de informacdes
relevantes para o levantamento desses processos. O fim aqui perseguido nao foi, como afirmamos, a matéria das
infracdes em causa, mas antes os locais e as circunstancias em que as revelacdes ocorreram, por estas, no seu
conjunto, poderem constituir uma amostra dos lugares e modos de convivio quotidiano da populacao, fora dos
quadros formais atras referidos, questdes centrais da presente analise.

Neste sentido, importa sublinhar que muito dificilmente se encontram fontes que, de modo sistematico, se refi-
ram a locais especificos onde certos factos ocorreram, como nos depoimentos realizados perante os inquisidores.
Extremamente rigorosos, exigiam ao denunciante grande mintcia nas suas acusa¢des, nomeadamente quanto
ao “onde” e ao “quando” certos factos tinham ocorrido. Posteriormente a estas fontes, s6 os processos politicos
do reinado de D. Miguel revelam, de forma também sistematica, semelhante grau de pormenor (Fonseca, 2021,
pp- 303-320) ou, muito mais recentemente, os processos da PIDE/DGS. Mas como o que nos interessa neste es-
tudo sdo mais os locais do que as pessoas, e partimos do principio de que os moradores de Lisboa, quer fossem
cristdos-velhos ou cristdos-novos, suspeitos ou insuspeitos pelo Santo Oficio, circulavam nos mesmos locais da
cidade e neles conviviam, independentemente dos assuntos das conversas que mantinham, optdmos por usar
esta fonte.



Atendendo a que o Fundo da Inquisicao de Lisboa, a guarda do Arquivo Nacional da Torre do Tombo, conta com
mais de 18 000 processos, so entre 1537 e 1579 (Giebels, 2018, pp. 502-506), aos quais acrescem os que se lhes
seguem até a quarta década da centuria seguinte, seria impraticavel que o mesmo fosse consultado na sua totali-
dade. Por isso, foram analisadas largas centenas respeitantes ao periodo objeto deste estudo, na sua maioria sem
elementos de interesse para o tema em vista. A pesquisa terminou quando os locais evocados pelos denunciantes

ou testemunhas se comegaram a repetir, o que fazia prever que a sua continuagdo se tornaria redundante.

0S LUGARES E AS FORMAS DE CONVIVIO

A cidade em que essa sociabilidade decorria tinha beneficiado de importantes transformacgées no reinado de
D. Manuel I (1495-1521), com o prolongamento da area construida em dire¢io ao Tejo e um refor¢o da monu-
mentalidade da frente ribeirinha e areas circunvizinhas, incutindo-lhes também maior funcionalidade. O primei-
ro proposito foi alcangado com a edificacdo do novo pago real sobre as antigas tercenas de D. Dinis e a conquista
ao rio de terrenos de aluvido, dando origem a um grande terreiro voltado a sul, limitado a oriente pela Alfandega
Nova, iniciada neste reinado. O segundo, pelo aumento em altura e imponéncia dos prédios virados para o ter-
reiro, pela renovacdo da rua Nova dos Mercadores com a uniformizagdo e dignificacdo das suas fachadas sobre
colunas de pedra, e pela abertura da rua Nova del Rei, unindo a parte ocidental da rua Nova ao Rossio, sobre um
antigo veio de escoamento de aguas. Neste ultimo foram concluidas as obras do Hospital de Todos os Santos, com
a sumptuosa frontaria voltada para a praga (Carita, 1999, pp. 53-79).

Para além destas medidas, foram também realizadas alteracdes no centro da urbe, tais como o inicio da constru-
¢do das instalacdes da Misericérdia, o derrube dos balcdes que impediam a circulacdo de cavaleiros, o alinhamen-
to das casas, o calcetamento de ruas, assim como a renovagao de diversos chafarizes (Carita, 1999, pp. 60 e 82-83).
Destes, o mais importante foi o Chafariz del Rei, de origem medieval, varias vezes beneficiado com novos encana-
mentos de 4gua e reestruturado e embelezado por D. Manuel em 1517. Em 1598 o municipio voltou a refor¢ar o
caudal de 4gua que o alimentava, com novas obras executadas sob a direcdo do arquiteto do Senado camarario,
Nicolau de Frias (Serrdo, 1999, pp. 183-184). D. Jodo III daria continuidade a este programa com a conclusao da
Misericérdia e, em 1534, da Alfandega Nova e do Terreiro do Trigo, paralelo a esta, iniciado no seu tempo (Flor,
2019, p. 26; Caetano, 2004, p. 163). O reinado de D. Filipe I (1581-1598) ficaria assinalado, entre outras constru-
¢Oes, pela edificacdo, entre 1581 e 1585, do grande Torredo do Pago da Ribeira, da traca de Filippo Terzi e Juan
de Herrera (Miranda, 2019, p. 32), que marcaria dai em diante, e até ao terramoto de 1755, a imagem da cidade.

Foi neste cenario, e noutros menos centrais e até em lugares arrabaldinos, que decorreu a vida quotidiana dos ha-
bitantes da cidade no século XVI e primeiras décadas do século XVII, quer no que dizia respeito as diversas ativi-
dades laborais, quer a sua participacao nas obrigacdes religiosas e atos civicos. Mas, igualmente, a convivialidade
informal ou casual entre os homens e mulheres que, ao longo desse tempo, viveram na urbe do Tejo. A constru¢do
social desses lugares decorreu dos objetivos dos atores implicados nos eventos referidos e da sua interacdo com

os proprios lugares, cujas caracteristicas favoreceram a sua escolha pelos primeiros (Lousada, 1995, p. 12).

As fontes principais deste estudo foram 102 processos, entre 1542 e 1632, da Inquisicao de Lisboa, que fazem
referéncia a 115 ocorréncias diferentes sucedidas em varios locais da cidade. Alguns destes repetem-se frequen-

temente, o que evidencia a sua importancia como lugares de encontro e sociabilidade (ver Tabela 1 e Figura 1).



Lugares publicos
Pragas
Pelourinho Velho
Rossio
Terreiro das Naus
Terreiro do Paco
Ruas
Rua das Portas de Santa Catarina
Rua Nova
Portas e arcos
Arco dos Pregos
Porta da Cruz
Porta da Ribeira
Porta de Santa Catarina
Porta do Agougue
Porta do Sol
Cais
Cais da Pedra
Cais do Carvao
Fontes
Chafariz da Preguica

Chafariz del Rei

Tabela 1 Lugares referidos nas fontes inquisitoriais

Numero de referéncias

15

Lugares publicos
Pogo do Borratém
Edificios ptiblicos
Agougue
Alfandega
Lugares diversos
Alcantara
«Campo»
Enxobregas
Madre de Deus
Moinho de Vento a Sdo Roque
Ribeira
Locais dispersos
A porta de igrejas
Lugares semipublicos
Boticas
Lojas/tendas
Tabernas e estalagens
Lugares privados
Estrebarias
Nas proprias casas
Em casas alheias

Total

Numero de referéncias

3

24

115




Lugares e formas de convivio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

- T

e

s
o s

£

"BL;;'SIPPOWW Lifboz , ciuitas amplifiina Lg&'m,qdﬂ'w .é‘:.t“:;__ :
= Ordeneis, ot weult Wm“‘; L z v ol .

£
i b

dar Canen st Savellew TFNda
Talesa . @ Tt bl . -

1 Pelourinho Velho 6 Rua Nova 11 Porta ou Arco do Agougue 16 Chafariz del Rei

2 Rossio 7 Arco dos Pregos 12 Porta do Sol 17 Pogo do Borratém

3 Terreiro das Naus 8 Porta da Cruz 13 Cais da Pedra 18 Acougue

4 Terreiro do Paco 9 Porta da Ribeira 14 Cais do Carvao 19 Alfandega

5 Rua das Portas de Santa Catarina 10 Porta de Santa Catarina 15 Chafariz da Preguica 20 Moinho de Vento a Sdo Roque

Figura 1 Planta da cidade de Lisboa com a localizagéo dos lugares referidos nas fontes inquisitoriais, retirada de Civitates Orbis Terrarum, Georg Braun e Franz Hogenberg (1596).

O sitio mais vezes mencionado pelos participantes nesta amostra, quase todos denunciantes ou testemunhas
de outros perante o Santo Oficio, é a Ribeira, topdnimo de lata abrangéncia, pois aplicava-se a uma vasta frente
urbana voltada para o Tejo. A escolha deste espaco para a sociabilizagcdo deveu-se, sem duvida, as suas caracte-
risticas. Acima de tudo a ampliddo que numa cidade ainda caracterizada por um urbanismo medieval, de ruas
estreitas e tortuosas (Araujo, 1990, pp. 18-19) era particularmente atraente para os habitantes e aprazivel por
ser um lugar fresco, devido a presenca proxima da 4gua e a vista sobre o rio, com as embarcagdes que o sulcavam,
assim como sobre a margem sul. Bartolomé de Villalba y Estafia, autor do Pelegrino curioso, descrevia assim o
ambiente social ribeirinho cerca de 1575: “Dava-lhe muito gosto ver na margem do rio tanta multiddo de gente,
tanto concurso de picaros, de vadios, de negros, de negras despidas [...] carregando umas tinas de dgua em que
cabiam uns quatro cantaros” (Villalba y Estafia & Confalonieri, 2002, pp. 67-68). Esse largo espaco inspirava todo
o tipo de conversas, oferecendo a privacidade necessaria aquelas que exigiam maior reserva. Era também muito
central e concorrido, por se situar junto aos principais locais de comércio e oficinas artesanais, assim como ao

Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.% Série N.° 24 (2025), 1-20 5



desembarque das naus ligadas ao trafico internacional e das barcas que abasteciam Lisboa de toda a espécie de
géneros de producao interna (Reis, 2015).

Gongalo Rodrigues, sapateiro, declarou em 1570 que costumava encontrar-se com o calceteiro (alfaiate de calgas)
cristdo-novo Manuel Fernandes e com o tio deste, Diogo Lopes, e falavam “nas guerras que iam pelo mundo entre
luteranos e catdlicos [...] e praticavam isto aos domingos as tardes pela Ribeira”!. Noutra ocasido, “achando-se
ele na Ribeira com certa companhia”, encontrou o fisico Fernido Guterres, filho de Jodo Guterres, mercador de
especiarias da India. “Estando o dito Guterres a cavalo e eles a pé”, “vieram a falar nestas guerras dos Luteranos,
dizendo-lhes 0 mesmo que essas guerras eram bons sinais de poder vir algum bem para eles”, o que o levou a
depreender que tal poderia significar a vinda do Messias®. Também Antdnio Fernandes, “andando passeando a
boca da noite por esta Ribeira”, em 1567, com um grupo de amigos cristdos-novos, declararam-se uns aos outros
como adeptos do Judaismo?. Francisco de Espinosa costumava igualmente encontrar-se com amigos na Ribeira e
noutros sitios “por onde se topavam”*. Jodo, escravo mourisco, afirmou em 1562 que via muitas vezes “na Ribeira
e no cais” um turco de um corregedor, que andava “com capa e espada diante seu senhor”, o qual o tinha convida-

do a fugir com ele de barco para terra de mouros®.

Na Ribeira viu, em 1514, o viajante flamengo Jan Taccoen, senhor de Zillebeke, ser desembarcado um carrega-
mento de trezentos escravos vindos da Guiné, facto que muito o impressionou e de que resultou uma das duas
Unicas descricoes desenvolvidas do mesmo tipo de toda a histéria da escraviddo em Portugal (Fonseca, 2014,
pp. 101-102).

Em segundo lugar em ntimero de ocorréncias surge a Rua Nova, referida desta forma, ou como Rua Nova dos Mer-
cadores e Rua Nova dos Ferros. Correspondia a Grand’Rue das cidades medievais francesas (Leguay, 1997, pp. 11-
12). Esta via desenvolveu-se paralelamente a margem do Tejo, ao longo da muralha de D. Dinis, da parte interior,
criando um eixo de circulacdo prolongado na Baixa da cidade (Carita, 1999, pp. 27-31). Seria, como foi aludido,
objeto de grandes melhoramentos no reinado de D. Manuel I, tendo sido calgada e as suas fachadas demolidas
e refeitas com maior sumptuosidade, assentes sobre colunas. Nela tinham os seus negdcios os mercadores de
artigos de luxo, os banqueiros e cambistas, assim como os livreiros, todos lado a lado no trogo oriental, perto do
Pelourinho Velho (Fonseca, 2019, p. 19). Mas, existiam igualmente mercadores de panos, vestuario e calgado,
assim como boticarios, barbeiros e cerieiros (Buarcos, 1916, p. 92). A via dividia-se em duas sec¢des, a ocidental,
pertencente a freguesia de Sio Julido, designada por Rua Nova dos Mercadores, e a oriental, pertencente a da
Madalena, conhecida por Rua Nova dos Ferros, devido a um gradeamento de ferro colocado longitudinalmente ao
longo da rua, frente as lojas dos cambistas e grandes mercadores (Silva, 1987b, p. 95), que se destinava a prote-
ger estes estabelecimentos da proximidade dos populares que circulavam pela movimentada artéria. Sendo este
tipo de gradeamentos uma pratica comum na Alemanha do Renascimento, como em Augsburgo e Nuremberga,
Annemarie Jordan sugeriu que tivesse sido por influéncia dos mercadores germanicos da cidade que o municipio
o tivesse mandado instalar (Gschwend & Lowe, 2015, p. 107).

Conforme demonstram as fontes inquisitoriais, esta grade tornou-se um local de convivio muito usado pelos
passantes, por ai se poderem encostar comodamente a conversar. Exemplo disso foi, em 1561, o flamengo Jodo
de Gdis, oleiro de azulejos, que declarou que “estando ele na Rua Nova se encostou aos ferros da dita rua e es-
teve praticando com um Jaques flamengo lapidario”. Este queixara-se de estar muito mal de uma perna e ele

! Arquivo Nacional da Torre do Tombo (ANTT), Inquisi¢do de Lisboa (IL), Processo 7313, f. 3.
2 ANTT, IL, Processo 5761, f. 3.

3 ANTT, IL, Processo 7497, f. 7v.-8.

4+ ANTT, IL, Processo 5269, f. 3.

5 ANTT, IL, Processo 2863, f. 2.



aconselhara-o a ir a Santo Amaro e a rezar algumas orag¢des e dar uma esmola, para se curar®. No ano seguinte,
encontraram-se Mestre André e Francisco Gomes, antigo mercador, e “estando praticando ambos aos ferros da
Rua Nova” vieram a discutir as “novas e revoltas que havia pelo mundo””. Em 1570, estando o bacharel em ca-
nones Manuel Travassos e Ferndo Gomes, filho do fisico Simao Gomes “nos ferros da Rua Nova”, falaram do San-
tissimo Sacramento do altar, concluindo que “ndo estava nele Nosso Senhor”®. Este uso é ainda confirmado por
uma fonte iconografica, um pormenor da pintura que representa a Rua Nova, pertencente a colecdo da Kelmscott
Manor (Reino Unido)?, que mostra um homem debrugado sobre o gradeamento, do lado de dentro do mesmo,
aparentemente a falar com outro, ai encostado, mas do lado de fora (Gschwend & Lowe, 2017, p. 14). Grades, mu-
ros, balcdes, degraus e pequenas construgdes semelhantes facilmente se transformavam em locais de convivio,
pela sua comodidade, desde que se localizassem em sitios centrais e de passagem.

Outros pontos da Rua Nova podiam favorecer a sociabilidade, nomeadamente quando as conversas versavam
assuntos que requeriam discricao, como sucedeu com o boticario Francisco Lopes, que devia uma importancia
em dinheiro a Manuel Nunes Rosa, mercador de sobrado que, “por ser muito rico”, lhe emprestava dinheiro para
as suas compras de mercadorias. Num dia de 1592, “estando ambos s6s encostados a um arco da dita Rua Nova”,
o primeiro queria pagar ao segundo a quantia em divida, o que este lhe pediu que nao fizesse, por ser sabado,
dia em que nio se dedicava a negdcios, mas sé a honrar a lei de Moisés?’. Em 1603, junto ao balcdo da tenda do
livreiro Jodo de Carvalho, na Rua Nova, encontrou-se com este o licenciado Duarte Lopes, cristdo-novo, o primeiro
“da banda de dentro encostado no tabuleiro da porta” e o segundo “encostado da banda da rua no dito tabuleiro”.
Foi entdo que Duarte Lopes confidenciou que ja tinha posto na Bretanha, a sua mulher, a sogra e o sogro, Jodo
Rodrigues de Elvas, e que ele préprio também haveria de ir, e que o fazia para ndo serem todos presos pela Inqui-
sicdo, porque na mesma “davam tormentos e faziam com eles confessar muitas vezes cousas que os atormentados
nunca fizeram”!!, Também no tabuleiro de Diogo Machado, livreiro da Rua Nova dos Ferros, falaram, em 1570,
Manuel Travassos e Antonio Fernandes, moc¢o da camara da infanta D. Maria. Ao debaterem a guerra que o rei de
Franga travava com os Luteranos, Fernandes afirmara que o monarca tinha obtido uma grande vitdria sobre os
dissidentes e, como prenuncio dela, fora visto no céu um célice com o Santissimo Sacramento, do que Travassos
se rira e tivera um gesto de desdém'

Noutras ocasides, os encontros ocorriam em plena rua Nova quando dois ou mais individuos conhecidos se cru-
zavam, como o alfaiate Diogo Vieira que, em 1599, encontrou na Rua dos Mercadores um amigo natural de Viseu,
que viria a ser acusado de bigamia. Tendo-lhe perguntado pela mulher e restante familia, ele respondeu que es-
tavam bem e que s6 tinha vindo ganhar dinheiro e logo voltaria para casa “para sua mulher”!3. Anos antes, numa
noite de 1557, o biscainho Pero de Vitéria viu na Rua Nova dos Ferros o estudante alemdo Lamberto Rustenius
“andar passeando” com um clérigo e um livreiro flamengo que trazia livros da Flandres, acusando-os de serem
hereges luteranos!*. Também “passando pela Rua Nova” se encontraram Jorge, indiano de Cosme Lopes, merca-
dor de escravos, e Anténio, também cativo de um mercador, que veio com ele “na nau da India”, tendo falado em

6 ANTT, IL, Processo 6820, f. 11 e 13v.
7 ANTT, IL, Processo 4133, f. 16.
8ANTT, IL, Processo 5751, f. 3.

° Trata-se da obra intitulada Rua Nova dos Mercadores, em Lisboa. Autor anénimo (c. 1570-1590), Kelmscott Manor Collection - Society of Antiquaries of
London.

10 ANTT, IL, Processo 5675, f. 12.

L ANTT, IL, Livro de Dentincias n® 8, f. 148.
12 ANTT, IL, Processo 10259, f. 40.

13 ANTT, IL, Processo 7306, f. 10.

14 ANTT, IL, Processo 2194, f. 4v.-5.



fugirem para terra de mouros®. O ja mencionado Ferndo Guterres, fisico, confessou que, estando um dia “na Rua
Nova defronte dos livreiros”, dele se aproximou Manuel Travassos que, entre outras coisas, defendeu que “os Lu-
teranos guardavam melhor a lei de Cristo que os Cristdos [sic]”; e, noutra ocasido, “na Rua Nova defronte de um
barbeiro”, afirmou que o papa nao tinha mais poder que os “santos homens” e que as indulgéncias nao tinham
valor?e.

De grande circulagdo era também a Rua das Portas de Santa Catarina'’, que unia o bairro da Pedreira a estas
portas da muralha fernandina, constituindo, nos séculos XIV e XV, um “elemento gerador e estruturante de todo
o conjunto urbano” (Carita, 1999, pp. 36-37 e 40). As vias de entrada e saida das cidades, através das portas das
respetivas muralhas, que para elas faziam confluir todo o trafego de pessoas e produtos, eram por isso essenciais
a vida urbana e natural ponto de encontro de quem por elas circulava. As de Santa Catarina, fortificadas exterior-
mente com duas torres laterais, eram, com as da Mouraria, de Santo Antdo e da Cruz, das mais importantes da
urbe (Silva, 19874, p. 25). Foi nela que, num dia de 1590, o teceldo Simao Martins passou por trés mouriscos que
falavam entre si em aravia e que um deles, D. Alberto, fez um juramento segundo a lei de Mafoma?®.

Mencionadas como locais de convivio sdo as principais pracas de Lisboa, tais como o Terreiro do Paco, o Terreiro
das Naus, o Pelourinho Velho e o Rossio. As duas primeiras situavam-se junto a Ribeira, dela fazendo parte in-
tegrante. O Terreiro do Paco, como foi ja destacado, resultou da terraplanagem de uma vasta area de terrenos
alagadicgos, assim arrebatados ao Tejo (Carita, 1999, p. 62), com o objetivo de proporcionar ao novo paco real
uma ampla area envolvente que lhe desse visibilidade, onde se poderiam também desenrolar rituais e cerimoé-
nias ligados a corte. Foi, naturalmente, uma das areas mais movimentadas da urbe, lugar de passagem entre as
zonas proximas, de labor para a gente ribeirinha dedicada ao trabalho fluvial e também de lazer e troca de ideias.
No Terreiro do Pago, em 1629, Paulo Dias da Silva perguntou a Fernao Lopes, estudante, filho de um confeiteiro,
porque trazia ao pescoco umas contas sem cruz, ao que este lhe respondeu que o fazia “por cumprimento do
mundo e que ndo havia mister nelas cruz”. Num outro dia “a noite a horas de Ave Marias”, ambos com Manuel
Farto, “comecaram a tratar no meio do dito Terreiro do Paco nas cousas” da lei de Moisés'®. Foi também nessa
praga que Bartolomeu, mourisco do bispo do Algarve, viu Francisco de Barros, mourisco forro que acompanhava
0 amo como “homem de pé”, a “falar com outros mouriscos no Terreiro do Paco” sobre fugirem do pais?’. Com o
mesmo objetivo foi, em 1564, um turco cativo do senhor D. Duarte falar com Luis Ferreira, também escravo turco,
mas do bispo de Portalegre, “estando ele no Terreiro do Paco com a mula de seu senhor”2.

Embora nao conste da amostra utilizada neste estudo, refira-se que foi no Terreiro e nas suas proximidades que,
em 1514, o ja mencionado flamengo Jan Taccoen observou, com espanto, os trés elefantes de D. Manuel, com os
quais o monarca desfilava pela cidade, descrevendo em pormenor as suas caracteristicas e habilidades (Fonseca,
2014, pp. 104-105).

O Terreiro das Naus ou da Ribeira das Naus (Pereira, 2020, p. 109) era o local onde se construiam os grandes
navios encomendados pela coroa, destinados a navegacao transoceanica. Af “encontrava-se, permanentemente,
uma multiddo de carpinteiros, ensebadores, calafates, ferreiros, fundidores, carregadores, todos envolvidos num
trabalho frenético” (Moita, 1994, p. 150). Apesar de o estaleiro estar cercado (Caetano, 2004, pp. 192-193) por

5ANTT, IL, Processo 10834, f. 2 e 3.

16 ANTT, IL, Processo 5761,f.9 e 11.

17 Atualmente Rua Garrett.

18 ANTT, IL, Processo 6623, f. 3-3v.

19 ANTT, IL, Cadernos do Promotor, n2 13, f. 486.
20 ANTT, IL, Processo 2240, f. 2.

2L ANTT, IL, Processo 12314, f. 5.



razdes de seguranga, era possivel a circulacdo de pessoas nas suas imediac¢des, que se deslocavam ao longo da
Ribeira em trabalho ou por distragdo. Por isso, era ali, entre outros locais, que, entre 1566 e 1567, os ja referidos
Diogo Lopes, Goncalo Rodrigues e Manuel Fernandes, todos cristdos-novos, se encontravam para falar de ques-
toes religiosas?.

Praca de grande importancia comercial e social era a do Pelourinho Velho, localizada no extremo oriental da Rua
Nova dos Ferros que, segundo Jodo Brandado de Buarcos, era “um chdo onde se vende tudo em almoeda [...] muitos
moveis [...] e outro si vendem muitos escravos em pregdo” e bens de raiz, pano de linho, ouro e prata (Buarcos,
1916, p. 94). Nesse local, o viajante suico Leonhard Thurneysser presenciou, em 1555, o leildo de escravos ne-
gros, de ambos o0s sexos, 0s quais eram minuciosamente examinados pelos compradores em todas as partes do
corpo, incluindo as mais intimas (Herold, 2018, pp. 481-483). Tais aquisicoes davam, sem duvida, lugar a troca
de impressoes entre os intervenientes. Na praca estavam sempre “dez homens, com suas mesas, a escrever cartas
e peticdes as pessoas que delo tém necessidade e nunca estdo vagos” (Buarcos, 1916, p. 104). Entre as pessoas
que esperavam por serem atendidas travavam-se, naturalmente, conversas de circunstancia, das quais poderiam
surgir noticias com alguma relevancia.

Foi nesse local que Siméo Leitdo, que tinha vindo da India de passagem por Veneza, denunciou Ferndo Lobo a
Inquisicdo, que encontrara um dia ao Pelourinho Velho, “onde falaram ambos um pouco”. O denunciante tinha
avistado esse seu conhecido na cidade italiana, em trajos de judeu, e vira-o depois em Lisboa em trajos de cris-
tdo?. Em 1599, Pero Lopes conversou, no Pelourinho Velho, com Diogo Gomes, boticario, confessando um ao
outro que seguiam a religido hebraica?!. O Rossio constituia uma das maiores pracas da capital, disputando com o
Terreiro do Paco a funcido de “sala da cidade, o espaco onde todas as sociabilidades se cruzavam” (Beirante, 2008,
p. 60). Sendo mais antiga que esta, beneficiara de grandes obras no reinado de D. Manuel I, que lhe permitiram
reforcar a sua centralidade em termos da estrutura global da urbe (Carita, 1999, p. 78). Entre estas, destacou-se
a conclusao do Hospital de Todos os Santos, com as fachadas sobre arcadas, a frontaria sumptuosa da igreja com
acesso por uma escadaria de grande volumetria. A canalizacdo de 4gua para o chafariz do Rossio foi motivo de um
imposto especial langado pelo rei (Carita, 2020, p. 65). A praga era local de realizacdo de uma feira atraindo muita
gente e que Jodo Branddo de Buarcos, por certo com exagero, considerou superior em volume de negdcios as de
Medina del Campo, em Castela (Buarcos, 1916, p. 83). Frei Nicolau de Oliveira afirmou, em 1620, que a feira se
realizava as tergas feiras, com venda de “toda a sorte de pano de linho, canequim, cassa e holanda, e outros panos,
linhas, rendas, trangas, franjas e outras cousas semelhantes, além de muita cousa de calcado, linho e estopa pera
fiar” (Oliveira, 1991, p. 118). Buarcos junta a essas mercadorias, queijos, alhos e cebolas, louga branca, cestos,
ferro, bestas e muitas outras (Buarcos, 1916, pp. 83-86). Neste lugar, Francisco Pires, “preto”, indicou a um amigo,
num dia de feira no Rossio, um mancebo que ai vendia calgas, dizendo que ele e outros “o tinham atacado”®. O
mourisco Jeré6nimo Fernandes cruzou-se também no Rossio, em 1561, com Joane de Peralonga, cativo do tesou-
reiro-mor, e este sugeriu-lhe que fugissem para terra de mouros, porque a lei dos Mouros era melhor que a dos
Cristdos?®. Jodo Duarte, mercador de sedas, “passeando no Rossio”, em 1628, com Belchior Vaz Mendes, mercador
de sobrado, foi aconselhado por este, “entre outras praticas que ali tiveram”, a enviar a um irmao que tinha na
india uma encomenda que sabia que ele possuia, pois ele a saberia rentabilizar?’.

22 ANTT, IL, Processo 7313, f. 8-9.

23 ANTT, IL, Processo 5754, f. 4.

24 ANTT, IL, Processo 7315, f. 7v.-8v.
25 ANTT, IL, Processo 6993, f. 3.

26 ANTT, IL, Processo 1623, f. 2.

27 ANTT, IL, Processo 5140, f. 51.



Embora a nossa amostra ndo a inclua, a Ribeira Velha, separada do Terreiro do Pago pelos edificios da Alfandega
e do Terreiro do Trigo, era igualmente um amplo espago que propiciava encontros e convivio entre a populagao,
por ser local de venda de peixe, pdo e outros produtos comestiveis (Silva & Guinote, 1998, p. 28). Ai se viam
também dez cabanas, chamadas do Mal Cozinhado, em que se assavam “sardinhas e peixe de toda a outra sorte
[...] donde comem homens e negros trabalhadores que ganham na Ribeira, e os que se embarcam pera fora nas
barcas e barqueiros” (Buarcos, 1916, p. 99). E a propria venda ambulante de azeite, mariscos, favas cozidas, arroz
e aletria, que apregoavam pelas ruas muitas negras e brancas (Buarcos, 1916, pp. 229-232) motivavam, por certo,
pequenas aglomeracgdes e trocas de opinides e noticias.

Sitios privilegiados de encontros e de conversas eram, também, as varias portas das muralhas, por serem passa-
gens obrigatdrias para quem quisesse sair da cidade cercada para o exterior ou nela entrar. A vista panoramica
incluida no album de Georg Braun e Franz Hogenberg, Civitates Orbis Terrarum (1596), inclui, desenhadas e des-
critas, 35 portas e postigos (Silva, 1987a, p. 27). Nelas se cruzavam moradores e forasteiros, se parava facilmente
com um amigo para lhe dar uma novidade ou se escutava o que diziam desconhecidos. Mestre Pero, cirurgido
francés, por exemplo, “achando-se a Porta da Ribeira com algumas pessoas que ndo conhecia”, ouviu o merca-
dor Estéviao de Paris afirmar que em Franga quebravam as imagens e ndo criam no papa?. Em 1581, Cristovdo
Francisco, cristdo-novo, encontrou “a Porta de Santa Catarina” Miguel de Lara, um alferes castelhano ja seu co-
nhecido, que lhe disse que andava a procura de livros para um doutor Pareia, que queria reunir uma boa livraria.
Ele mostrou-lhe, entdo, um que tinha comprado a um soldado castelhano que vendia livros obtidos em saques?.
E na mesma porta, do lado de fora, encontraram-se, em 1628, o mercador de sedas Jodo Duarte e Jer6nimo Luis da
Fonseca, mercador de agicar. Manifestando o primeiro algum receio de ser preso pelo Santo Oficio por motivos
religiosos, este disse-lhe que “se se quisesse ausentar para Anvers, que embarcava para la grande quantidade de
acucar e que lho entregaria e 14 viveria a sua vontade”3. Na Porta do Sol, da cerca moura, Simio Leitdo encontrou
novamente o ja referido Fernao Lobo, que tinha conhecido em Veneza, vestido com trajo de judeu e com quem
ja tinha dialogado®. Em 1567 o cristdo-novo Pero Gomes e mais trés individuos “andando passeando, era quase
noite, defronte da Porta da Cruz”, combinaram que na terca-feira da Semana Santa iriam todos a Enxobregas co-
mer umas empadas de peixe, azevias e linguados, o que vieram a concretizar num olival deitados numas ervas?®2.

Alguns dos cais da Ribeira, por serem locais de trafego intenso de mercadorias, favoreceram igualmente en-
contros entre moradores ou entre estes e pessoas de passagem. Foi no Cais da Pedra, localizado no Terreiro do
Paco, um dos maiores molhes de embarque e desembarque da cidade (Caetano, 2004, pp. 147-148), que o antes
mencionado Mestre Pero falou “com uns mercadores bretdes e franceses” sobre os protestantes e as guerras de
religido*. No mesmo sitio viu Manuel Ferreira, em 1562, Luis Fernandes, ourives de ouro castelhano. Estando
este s6 e com ar abatido, perguntou-lhe a razio de estar triste e agastado, ao que o ourives respondeu: “Como
ndo quereis que ande agastado pois nom fazem senio prender para a Inquisicdo gente conhecida?”*%. E no Cais do
Carvao, Anténio, escravo de Chaul, falou um dia com um indio jau, barqueiro, para que o levasse, com outros, para
fora do reino. Este “andava descalgo, de carapuca de orelhas e de calgdes e chapeirao de burel como homem do
mar”3, Neste cais, de acordo com a informagdo de Jodo Branddo de Buarcos, havia “assi a descarga das caravelas
e navios, barcas, batéis [...] antre brancos e pretos cento e cinquenta homens” (Buarcos, 1916, p. 71).

28 ANTT, IL, Processo 3310, f. 7v.

29 ANTT, IL, Processo 3700, f. 19-20.
30 ANTT, IL, Processo 5140, f. 55v.-56.
3L ANTT, IL, Processo 5754, f. 4.

32 ANTT, IL, Processo 7497, f. 17v.-18.
33 ANTT, IL, Processo 3310, f. 17.

3% ANTT, IL, Processo 7137, f. 3.

35 ANTT, IL, Processo 10843, f. 13v.



As fontes publicas da cidade constituiram também dos principais pontos de encontro e de convivio. A necessida-
de de transportar dgua para os domicilios, necessaria como era para a limpeza dos mesmos, das pessoas, da louga
e utensilios, e para cozinhar os alimentos, fazia com que os seus transportadores se aglomerassem junto dos
pontos onde era possivel a sua recolha, o que, obrigando a esperas por vezes prolongadas, favorecia a intera¢do
e o convivio entre esses agentes.

Jean-Jacques Rousseau, no Essai sur l'origine des langues, viu na relacao dos homens antigos com a 4gua um dos
fatores da comunicacdo, ponto de partida das linguas e das civilizacdes (Roche, 1999, p. 158). Alguns dos chafa-
rizes mais frequentados de Lisboa eram o Chafariz del Rei, na Ribeira de Alfama, e o Poco de Borratém, que era
“de grandissima 4gua e boa” (Buarcos, 1916, p. 98), a entrada da cidade para quem vinha do Vale de Arroios.
Os seus utilizadores, naturalmente individuos do povo, principalmente escravos e libertos, ai iam recolher agua
para as casas dos donos. Os que estavam encarregados dessa tarefa eram chamados «mocos de chafariz» dos
seus amos?®. O Chafariz del Rei estava localizado num espaco amplo da Ribeira e dispunha de um adro rodeado
por um murete, caracteristicas que atraiam grande afluéncia de gente, de tal modo que, segundo o padre Duarte
de Sande, até pela noite dentro havia ali servos e criados “em carreira esperando a sua vez” (Figueiredo, 1863,
p. 85). As conversas versavam sobretudo as mas condi¢cdes em que viviam e o desejo de se evadirem. O municipio
tomou medidas para evitar que o grande concurso de pessoas desse origem a alteracdes da ordem ou outros in-
convenientes, proibindo que ali permanecesse quem nao levasse potes ou quartas, por “poderem estar tratando
algumas cousas danosas contra o servi¢co de Deus Nosso Senhor e bem da Republica”’. O préprio murete que
rodeava o recinto servia de apoio para nele se debrucarem a conversar, como é possivel observar no quadro
O Chafariz d’El-Rey, atribuido a um pintor anénimo holandés (Serrdo, 1999, pp. 178-187).

Mas outras fontes e pocos abasteciam de d4gua os moradores e propiciavam a sociabilidade, como o Chafariz do
Andaluz, a entrada da urbe e, ja dentro dela, o Poco da Fotea, a Madalena, o Chafariz dos Cavalos, em Alfama, o
Poco do Chao, acima do mosteiro de Sdo Vicente de Fora, e o Poco dos Namorados, na freguesia de Sdo Nicolau
(Ribeiro, 2019, pp. 83-85), este dltimo com uma designacao significativa da convivéncia que propiciava.

Em varios locais, como na encosta de Alfama e noutros, abundavam tanques para lavagem de roupa, que re-
colhiam agua de diversas nascentes. Num deles lavavam continuamente, segundo Jodo Branddo, 300 mulheres
(Buarcos, 1916, 95). Descontando o provavel exagero do escritor, era este, por certo, como os restantes lavadou-
ros, um sitio apropriado para muitas das moradoras porem a conversa em dia, entre o ruido da 4gua e da vozearia
que as rodeava.

O indiano Anténio, atras mencionado, costumava falar ai, em aravia, com Luis, mourisco de D. Luis de Lencastre, e
queixava-se da “ma vida que o seu senhor lhe dava e o agoutar muitas vezes, sem nada, por qualquer cousa”*%. Em
1563, Gaspar, cativo de um escrivdo do Armazém del Rei e rume (turco ou egipcio) de nagdo, indo ao Chafariz del
Rei “por 4gua as costas”, ao encontrar-se com Gaspar, mourisco de Jodo Gomes da Silva, falou com ele “na ma vida
que neste reino passavam com seus senhores e como os matavam com trabalho e fome e os traziam despidos”*.
Hamet, mouro de D. Nuno da Cunha, a quem servia como cozinheiro, estando um dia no Chafariz del Rei, foi abor-
dado por um mourisco conhecido por Papagaio, que lhe perguntou se queria fugir com ele para terra de mouros
“porquanto tinha em seu poder um barco de seu senhor com remos e vela”.

36 ANTT, IL, Processo 5287, f. 16v. e 20v.

37 Arquivo Municipal de Lisboa (AML), Chancelaria da Cidade, Cx. 7, f. 99v.
38 ANTT, IL, Processo 10843, f. 8 e 13v.

32 ANTT, IL, Processo 2947, f. 4.

40 ANTT, IL, Processo 10363, f. 1-2.



Axem, indio cativo, estando um dia no po¢o do Borratém “a catar agua” encontrou Pedro, escravo de uma forneira,
que o desafiou a fugir do reino em conjunto com outros, o que ele no aceitou*l. Semelhante proposta fez Cristo-
vao, indio cativo, a Anténio, abexim também escravo. “Topando-se ao Poco do Borratem”, disse-lhe que andava em
busca de uma barca para irem para terra de mouros e que, se ndo a encontrassem, iriam por terra ao Algarve e
daf fugiriam*2. E igualmente o fez o turco Tomé, cativo de um fidalgo que tinha vindo da India, a Gaspar, mourisco,
“estando um dia ambos tomando agua no Chafariz da Preguiga”3.

Mas, além dos mencionados cativos e libertos havia, segundo Buarcos, mil “negras do pote”, que acarretavam agua
do Chafariz del Rei e doutras partes, e a vendiam pelas casas da urbe. Eram escravas que labutavam por conta
propria, entregando diariamente aos senhores metade do que auferiam com a venda, retendo para si o restante,
para seu alimento diurno, pois a noite comiam e dormiam em casa daqueles (Buarcos, 1916, p. 76).

A recolha da agua levava, por certo, também nestes casos, a disputas e discussdes, que conduziram a criacao,
pelo municipio, de um regulamento que repartiu as seis bicas do fontanario por sexos e condig¢des sociais. Ficou
reservada a quinta bica para as “mulheres pretas, mulatas, indias forras e cativas”, em que se integravam as men-
cionadas mulheres. Igualmente entre estas, e eventualmente entre elas e as que pertenciam a outros grupos, se
estabeleciam constantemente conversas de circunstancia, sobretudo enquanto aguardavam a sua vez de encher,
com os cantaros vazios**.

Instalagdes publicas como o Acougue (Silva, 1987b, p. 57) e a Alfandega, onde estava o Pagco da Madeira, local em
que se despachava toda a madeira que vinha de fora (Oliveira, 1991, p. 654), ambas situadas junto ao Terreiro do
Paco, eram edificios em cujas portas se encontravam os moradores, assim como a entrada das igrejas, entre as
quais aparecem citadas a de Sdo Domingos, a de Sdo Francisco e a do Carmo. Mas todas as outras o poderiam ter
sido, pois, quer no exterior quer no interior dos templos, quem tivesse vontade de conversar ou, simplesmente,
de comunicar alguma breve noticia, podia encontrar cenario apropriado para o fazer.

Encostados a porta do Agougue estavam, em 1562, Manuel Ferreira, tosador e o castelhano Luis Fernandes, quan-
do este disse “apartadamente” ao primeiro “que havia nova que em Franca os Luteranos mataram muitos frades e
clérigos”, mostrando-se nisto muito alegre**. Na Alfandega, Francisco de Espinosa encontrara o mercador cristao-
-novo Jacome Lopes, dizendo-lhe este que o Messias ainda néo tinha vindo e ainda havia de vir*.

A porta de Sio Francisco deparou-se o indio Crist6vao, cerca de 1556, com o mourisco Jodo Batista, tendo-lhe este
dito, estando s6s: “Bismila, Harramao, Harraem, Harramin, Vilaim”, e que o disse com coragdo de mouro®.

Além dos encontros casuais em que se trocavam opinides e as informac6es mais diversas, ou de passeios de
amigos por sitios publicos ao ar livre, existia a sociabilidade inerente a certos locais, como estalagens e tabernas,
em que se conversava enquanto se comia e bebia, além do convivio em grupo entre pessoas que se costumavam
juntar para esse efeito em lojas e boticas.

Um exemplo dessa realidade ocorreu, num dia de 1629, “em uma loja em que costumava haver conversacao de
toda a sorte de gente”, quando Paulo Dias da Silva, cristdo-novo de 17 anos, tirou uma cruz de pau que trazia ao

4L ANTT, IL, Processo 5487, f. 2v.-3.

42 ANTT, IL, Processo 3530, f. 2.

43 ANTT, IL, Processo 10897, f. 2.

4 AML, Chancelaria da Cidade, Liv. B 13, f. 15v.
4 ANTT, IL, Processo 7137, f. 4.

4 ANTT, IL, Processo 5269, f. 3.

47 ANTT, IL, Processo 5487, f. 3v.



pescogo e Manuel Farto, que estava com ele, fez da mesma galhofa. No dia seguinte, estando ambos com Jerénimo
Freire na sua loja de sedas, este perguntou-lhes se ndo estavam ja desenganados “das santidades e doudices em
que até ali tinham vivido”,

Anos depois, em 1632, “na botica de Diogo de Paz Garcés no canto da Cordoaria Velha aonde se assentam pessoas
a conversar’, varios individuos disseram que a casa do capeldo da capela real, Santos Ferreira, era uma casa de
alcouce e de “fanchonos”, em que havia “velhacarias e maldades das ceias e jantares e conversacdes de homens
e mog¢os e mancebos”, o que provocava escandalo, pois se punham, da janela, a desacatar quem passava®. E na
botica de Diogo Gomes, ao Pelourinho Velho, debaixo de um alpendre, estando este a s6s com Pero Lopes, falaram
ambos na lei de Moisés dizendo que a praticavam e nela esperavam salvar-se.

De outra vez, ainda, na casa da fanqueira Catarina Fernandes, situada na mesma praca, tendo-se juntado, além da
dona do estabelecimento, Antdo Gomes, Branca Gomes, Diogo Gomes, Esperanca Simdes, Luisa Simdes, Manuel
Caldeira, Manuel Mendes e Pero Lopes, comeg¢ou Diogo Gomes a falar sobre o Judaismo, tendo todos confessado
que eram dele crentes e praticantes®.

As tabernas e estalagens eram locais privilegiados de encontro e troca de opinides, sobretudo quando o efeito do
vinho fazia cair inibi¢des relativas a assuntos mais sensiveis. Jacques Le Goff defendeu que, na cidade como na
aldeia, a taberna era o grande centro social. Mal vistas pelo clero, como lugares de vicio, de jogo e alcoolismo que
concorriam com as reunides paroquiais, as pregacoes e os oficios religiosos, era nelas que se propagavam boatos
e noticias de realidades longinquas (Le Goff, 1964, pp. 385-386).

Jodo Branddo estimou em 300 as tabernas em que se vendia vinho, em 120 as casas “onde se ddo camas
d’hospedagem” e em 30 as estalagens, “onde se agasalhava muita gente” (Buarcos, 1916, p. 225).

Em 1551, estando Simao de Paris a jantar com outros franceses e um inglés na estalagem da Bigote, na rua dos
Fornos, vindo eles a falar sobre a missa, perguntara a dona da casa ao inglés “porque nao alevantavam o corpo do
Senhor em Inglaterra”, ao que o interpelado retorquira que, com esse ato, nao levantavam mais que pao. Devido
a essa resposta tiveram todos que abandonar o local, pois a Bigote disse que ndo admitia tais palavras em sua
casa®’. Também por esse tempo, estando a almogar em casa de Croque Anes seis individuos, quatro deles flamen-
gos, vieram a falar sobre as imagens, dizendo todos que nao devia haver imagens e que era idolatria fazer-lhes
reveréncia e acender-lhes candeias®.

Em 1561, o francés Guilherme de la Mar confessou ao Santo Oficio que, cerca de um ano antes, estando ele com
cinco penteeiros seus amigos “em uma taverna que esta ao Poco do Chio, estando assi todos praticando depois
de beberem”, ele tinha defendido que “as bulas que o papa dava por dinheiro ndo prestavam para nada e que o
mesmo nao tinha mais poder que cada um de nds”>3.

Micia da Silva, natural de Marrocos e casada com Anténio da Gama, mog¢o de esporas do rei, declarou ao Santo

Oficio que o seu marido era jogador e levava alguns mouriscos a casa, alguns da estrebaria do rei. lam 14 “jogar e
folgar algumas vezes” e, no meio do jogo, diziam palavras mouras, como juramentos e outras®*.

48 ANTT, IL, Cadernos do Promotor, n® 214, f. 491-491v.
4 ANTT, IL, Cadernos do Promotor, n 214, f. 135v.-136.
50 ANTT, IL, Processo 7315, f. 7v.-9 e 10v.-11.

51 ANTT, IL, Processo 9517, f. 10v.-11v.

52 ANTT, IL, Processo 5943, f. 3-3v.

53 ANTT, IL, Processo 5149, f. 4.

5% ANTT, IL, Processo 1455, f. 3.



Se recorrermos a outros tipos de fontes, como as literarias, encontramos identificados locais de frequéncia mas-
culina, nomeadamente os bordéis, também propiciadores de convivio. A eles se referiu Luis de Camoes, numa
carta escrita de Lisboa, dirigida a um amigo. Contando-lhe algumas das novidades da cidade, aludiu a um prosti-
bulo recentemente surgido, que comparou a torre de Babilonia: “... e vos certifico que sdo ja as linguas tantas que
cedo caird, porque ali vereis Mouros, Judeus, Castelhanos, Leoneses, frades, clérigos, casados, solteiros, mogos e
velhos” (Camoes, 1946, p. 255).

Os espetaculos de teatro, tais como os que decorriam nos patios das comédias difundidos a partir do dominio
filipino, por ndo serem transgressores da moral e serem destinados aos dois sexos, embora de natureza diversa,
foram, também, locais de convivéncia. O mais conhecido era o Patio das Arcas, resultante de um contrato entre o
Hospital de Todos os Santos e Ferndo Dias de La Torre, que iniciou a atividade em 1593 ou 1594. Nestes locais,
onde por vezes ocorriam altercacdes entre os frequentadores e episddios de violéncia (Castelo-Branco, 1990,
p. 205), atuavam companhias espanholas, que representavam sobretudo pecas de autores também espanhdis.
Outras formas de sociabilidade ocorriam em varias zonas de Lisboa, por ocasido de festas e touradas, a passagem
de cortejos reais e de procissdes pelas ruas, ou os autos de fé na Ribeira ou no Rossio (Castelo-Branco, 1990, pp.
189-190), que envolviam grande nimero de moradores e de forasteiros, constituindo oportunidades de convivio
e troca de informagdes.

[gualmente favoreciam encontros, por certo fugazes, as privadas publicas, destinadas s6 a homens, referidas pelo
nobre Jan Taccoen na memdria da sua passagem pela cidade: “[...] para os homens ha uma boa e grande privada
junto a Ribeira. Vai 1a quem quer e tem uns bons cem buracos” (Fonseca, 2014, p. 99). Essas instalacoes, que ja
no século XV eram mantidas pelo municipio numa das vielas préximas do que viria a ser o Terreiro do Pago (Cae-
tano, 2004, pp. 37 e 44), pelas suas dimensdes e localizacdo central, contavam, sem ddvida, com grande nimero
de utentes ao longo do dia, o que as tornava num local em que muita gente, ao entrar e sair, se cruzava e podia
dialogar.

Um dos processos utilizados neste estudo refere-se, ndo a um local concreto, mas ao conjunto de espacos de con-
vivio frequentados, neste caso, pelos homens abastados enquanto passeavam. Manuel da Cunha, cristdo-velho,
escrivao do alcaide e morador no Terreiro do Paco, declarou em 1629 que, na cidade, nos ultimos cinco anos,
“entre as pessoas de capa preta que falam nas cousas que nela ha e que se ajuntam em conversagio, ora em uma
parte ora noutra, e nas rodas e passeios de amigos”, era publica voz e fama que o juiz do crime Luis de Géis de
Matos era sodomita e cometia o “pecado nefando” com diversos mancebos e mogos, afirmacdo que faziam “todos
os homens de capa preta” quando ouviam falar nele®.

Relevante neste depoimento é a associacdo do lazer masculino ao uso de capa preta, trajo que, segundo as fontes
iconograficas conhecidas, caracterizou os homens abastados da cidade (e certamente de outros centros urbanos
do pais) durante o século XVI e primeiras décadas da centuria seguinte. Isso se constata pela ja referida pintura
que representa o Chafariz del Rei, na qual surgem varias figuras de homens vestidos de preto até aos pés (Serrao,
1999, pp. 178-187) e, sobretudo, na ja mencionada representacdo da Rua Nova dos Ferros pertencente a Kelms-
cott Manor Collection, datavel entre 1570-1619 (Gschwend & Lowe, 2017, pp. 14-15), que mostra varios indivi-
duos cobertos com longas capas e chapéus pretos, quer fora quer dentro do gradeamento em ferro, sem ddvida
pertencentes as classes altas da sociedade lisboeta.

Alberto Souza, na sua obra sobre o trajo popular em Portugal, publicou varias gravuras quinhentistas represen-
tando burgueses vestidos de aljuba (peca que se alongava até aos calcanhares) e capas compridas (Sousa, 1924,
pp. 10-12, 32, 38 e 39). Os cavaleiros Tron e Lippomani, que em 1580 vieram a Lisboa, em nome da republica de
Veneza, felicitar Filipe II pela coroa de Portugal, afirmaram que, antes da morte do cardeal-rei, o trajo dos homens

55 ANTT, IL, Cadernos do Promotor, n® 12, f. 33v.



da cidade era “mui mesquinho”, devido a pragmatica que proibia o uso de sedas. Por isso, vestiam “um saio de
baeta preta, calgdes de pano escocés [...] e capa comprida da mesma baeta”. Com o novo rei passaram a usar outros
tecidos, como veludo e sedas, mas mantiveram a capa de baeta (Herculano, 1983, pp. 120-121). Ja a descri¢ido do
viajante flamengo, que passou pela cidade em 1514, Jan Taccoen van Zillebeke confirmava o uso desse género de
trajo masculino: “Os homens honrados andam [...] com um capote comprido por cima, quase até ao chao, com os
bracos de fora e inteiro a frente, e a maior parte deles envoltos em longas capas, com capuz ou gorro” (Fonseca,
2014, p. 128). A capa e capote (Oliveira, 1993, p. 98) de cor preta foram, como se conclui, durante mais de um
século, um sinal distintivo, talvez mesmo o principal, dos homens das camadas superiores da sociedade lisboeta,
aqueles que mais se entregavam ao convivio de lazer, que incluia comentarem o que viam e ouviam pela cidade.

Gianbattista Confalonieri, cdnego romano que esteve em Lisboa entre 1592 e 1596, achou que os portugueses se
podiam chamar escrutinadores, “porque sendo poucos e ociosos vao sondando as vidas dos outros e assim rapi-
damente sabem os factos sobre todos [...] e de imediato se sabe o que ha de novo por toda a cidade, tanto entre os
nobres quanto entre os plebeus” (Villlalba y Estafia & Confalonieri, 2002, pp. 240 e 245-246).

Tanto a observagdo de Confalonieri, como a passagem do mencionado processo sobre as conversas dos homens
da burguesia, mostram que o convivio baseado no interesse comum pelos assuntos do quotidiano ocorria por
toda a parte, ndo necessitando de locais especificos. O uso de capa preta, observavel quer em obras de arte, quer
em descri¢des sobre a sociedade da época assinalava, pois, um grupo social especifico, com condi¢des materiais
suficientemente sélidas para que os seus representantes pudessem dedicar bastante tempo ao convivio e ao co-
mentario sobre o quotidiano social. Se o escrivao do alcaide Manuel da Cunha estabeleceu, em 1629, essa associa-
¢do, foi porque esta, na realidade, era evidente, para si e, por certo, para toda a gente. Nessa medida, parece-nos
uma das vertentes mais interessantes da convivialidade na época em anélise.

As deslocacoes para os arredores da cidade, em trabalho ou em recreio, e em dias festivos, criavam oportunidades
de convivio entre os que nelas participavam, durante os percursos. Além das mulheres que lavavam roupa entre o
Chafariz del Rei e o Chafariz de Dentro, por conta dos moradores, nos tanques para lavagem que ai existiam (Moi-
ta, 1994, p. 153), outras iam a ribeira de Alcantara. Buarcos (1916, p. 57) defendeu que havia 3500 lavadeiras e
ensaboadeiras na cidade e seu termo. Maria Henriques, mourisca forra, afirmou a Inquisicdo que costumava ir
lavar roupa a Alcantara com outra mourisca que morava as Portas do Mar e que, “assi nAlcantara como no cami-
nho indo e vindo”, a ouvia proferir expressdes islamicas e “cantar cantigas de mouros em aravia de cavaleiros e
d’amores” e, quando as cantava, chorava®®.

Beatriz Lopes, num dia em que ia a caminho de Alcantara com Maria Henriques, mourisca forra, esta escorregou
e caiu, dizendo: “Ala!” Como ela lhe estranhasse o que dissera, a mesma respondeu: “Tanto monta Jesus como Ala
e ele é Deus de nossa terra”’.

Mas, Alcantara, também era lugar de passeio. Em 1562, o cristdo-novo Gaspar Fernandes foi “folgar a Alcantara”
com o ourives Ferndo Gomes e outras pessoas, “e comeram 14 todos e folgaram aquele dia”. Depois do jantar, num
patio da casa em que estavam, o ourives, ja sob a influéncia do vinho, disse-lhe que, se fosse rei, havia de fazer com
que “a lei fosse toda uma e que todos haviam de ser uns”*8. Cinco anos depois, em dia de Nossa Senhora de Margo,
foi Antonio Fernandes com trés amigos “pelo caminho de Enxobregas que vai para Chelas e jantaram todos em
um campo junto a uma horta”. Antes da refeicao, um deles leu pela Biblia um capitulo que tratava “da saida dos
filhos de Israel do Egito”>.

56 ANTT, IL, Processo 3186, f. 2.
57 ANTT, IL, Processo 3190, f. 3.
58 ANTT, IL, Processo 5814, f. 4.

59 ANTT, IL, Processo 7497, f. 9v.



A mourisca Filipa, a quem, depois de a batizarem “nao teve quem a ensinasse cousas de cristd” e que chamava
por Ala sempre que “a agoutavam e pingavam”, cerca de 1552 encontrou-se com outras trés mouriscas “junto do
Moinho de Vento a Sdo Roque”. Uma delas, chamada Soltana, perguntou as companheiras se ndo queriam fugir do
reino, porque “ja estava enfadada de lavar e da ma vida”®°.

Além da convivéncia entre familiares que ocorria nas respetivas moradas, o mais comum certamente, os domici-
lios privados, assim como os estabelecimentos comerciais, proporcionavam as condi¢des ideais para conversas
mais intimas entre algumas pessoas. E dessa realidade tdo vulgar, mas pouco conhecida, sdo exemplo as idas fre-
quentes, em 1539, de Isac Menzemero a casa do luveiro Jorge Mendes, durante as quais, segundo este confessou
a Inquisicdo, “recolhido com ele em o sobrado e lugar secreto comunicavam cousas contra nossa Santa Fé Cato-
lica”. Os debates prolongavam-se por uma hora ou mais e, para ndo dar nas vistas, o visitante entrava por uma
porta e saia por outra®’. Ou o encontro de Jodo Duarte, mercador de sedas ja mencionado, com Manuel de Moura,
mercador de Portimao que lhe comprava mercadoria para vender no Algarve, “na sua sobreloja”, onde discutiam
os precos da mesma, em que ambos se declararam judeus. E o mesmo se passou com Belchior Couceiro, estando
“ambos sés no seu escritdrio, jogando o passa dez”, com uma declaragio semelhante®.

CONCLUSOES

Podemos classificar os espagcos em que decorreram os breves encontros aqui apresentados em publicos, semi-
publicos e privados. Os primeiros, espacos abertos a presenca e circulagdo quer dos moradores quer de quem
estivesse de passagem, predominam nesta amostra, embora muitas das revelagdes que motivaram os processos
do Santo Oficio tenham ocorrido no interior dos domicilios, entre familiares, vizinhos ou conhecidos. No entanto,
quase ndo sdo aqui referidos, pela sua semelhanca e pouco interesse para o conhecimento dos lugares de socia-
bilidade urbana, objeto deste estudo.

Foram as ruas, as pracas e lugares a elas intimamente ligados, como as portas do circuito amuralhado, os cais e as
fontes, que destacdmos, por constituirem “os espagos por exceléncia da vida popular urbana”, “lugar privilegia-
do de encontro para a maioria da populacgao [...] o teatro da cidade [...] onde se é espetaculo, espectador e ator”
(Lousada, 1999, pp. 543-544).

Houve também espacos semipublicos, acessiveis, por principio, a toda a gente, mas em que vigorava o direito de
exclusdo de pessoas com comportamento improprio, como as estalagens, tabernas e lojas. E, como foi dito, alguns
espacos privados, nos quais foram travados debates e feitas confidéncias, que aqui foram mencionados por se
destacarem, pelos temas ou pelas circunstancias, da monotonia dos restantes que decorreram no ambito privado.

Os individuos que protagonizaram os casos apresentados, além de portugueses, eram abexins, biscainhos, bre-
toes, castelhanos, flamengos, franceses, indianos, ingleses, mouriscos norte-africanos e turcos, variedade resul-
tante do cosmopolitismo de Lisboa nessa época. Dos finais de Quatrocentos as primeiras décadas de Seiscentos a
populacdo de algumas cidades europeias, como Antuérpia, Lisboa, Lyon, Nuremberga, Sevilha e Veneza, aumentou
enormemente, devido as migracdes internas e a imigracdo de estrangeiros. Viajava-se facilmente, a pé, a cavalo e
de barco. Era cada vez foi maior o nimero de poliglotas, de glossarios e de manuais de conversacao, devido a ne-
cessidade de contactos (Hale, 2004, 150-166). Monarcas como o imperador Maximiliano I incentivaram o ensino
de linguas. Era um facto corrente existirem mercadores que se expressavam em varios idiomas (Oz-Salzberger,
2015, p. 198).

60 ANTT, IL, Processo 7245, f. 9-10v.
°L ANTT, IL, Processo 5322, f. 3.

62 ANTT, IL, Processo 5140, f. 54-54v.



As profissdes ou condi¢des sociais em que se integravam os intervenientes nos exemplos aqui relatados iam desde
os oficios artesanais (de alfaiate, lapidario, oleiro, ourives, sapateiro e teceldo), comércio (boticario, estalajadeiro,
fanqueiro, livreiro, luveiro e mercador), transportes (barqueiro) a servigos (cirurgiao, clérigo, cozinheiro, fisico,
militar, mo¢o da cdmara da infanta D. Maria), assim como de escravo, de estudante e mourisco forro. Algumas
destas ocupagdes eram caracteristicas de um importante centro urbano. Tratava-se, por isso, de uma sociedade
muito estratificada, desde as elites cujos homens se distinguiam pelo uso de capa preta, até aos escravos. Tal facto
era impulsionado por uma forte endogamia dentro dos grupos profissionais e sociais (Cowan, 1998, pp. 89-92).

Entre os temas de conversa que foram aqui evocados predominavam os religiosos (Catolicismo, Judaismo e Lute-
ranismo), a tentativa de fuga a Inquisicdo, as queixas dos escravos pelas suas condi¢des de vida e a consequente
vontade de evasdo para «terras de mouros» e mesmo a nostalgia das mouriscas pela perdida cultura islamica.
Mas também se incluiam a bigamia e a sodomia, tudo dominios que estavam sob a algada do tribunal da fé, e até
os negdcios e a saude. O espaco ocupado por temas religiosos e comportamentos desviantes da norma dominante
esta exagerado relativamente a realidade, devido a natureza da fonte utilizada, os processos inquisitoriais. Fontes
de diferente origem remeteriam, sem duvida, para outros assuntos bem mais diversificados, como as necessida-
des basicas do dia-a-dia, relagdes familiares, questdes amorosas, problemas de saude prépria ou alheia, convites
para passeios e festas, pequenos negocios, conflitos laborais e tudo o mais que preenchia o quotidiano dos habi-
tantes de uma grande urbe europeia.

Foi a interacdo dos habitantes ou individuos de passagem pela cidade e respetivos interesses, motivacoes, queixas
e receios, com as oportunidades e condicdes de encontro e conversacdo proporcionadas por certos lugares, como
centralidade, comodidade e privacidade, que levaram a construgdo social desses locais como espagos de sociabi-
lidade. Também as necessidades de consumo e as condi¢des de acessibilidade de certas ruas e pragas por parte
dos moradores conduziram a praticas comerciais e artesanais, antes mesmo de estas terem tomado forma fisica
através de estabelecimentos, onde vieram a funcionar negécios destinados a producdo e venda de mercadorias.

No caso dos lugares de convivio, a sua maioria, ndo precisou de ser edificada, despontando ao ar livre ou junto a
equipamentos urbanos ja existentes, que ndo tinham surgido com essa finalidade. A exce¢do a esta regra foram as
tabernas e estabelecimentos semelhantes, que atraiam clientes tanto para consumo de bebidas e comidas como
para a convivéncia, sendo principalmente para esta. E o mesmo processo ocorreu junto de outros edificios urba-
nos, tais como os religiosos e os de diversao.

Como defendeu Ledrut (1988, p. 70), “ndo ha espaco em si, independente do comportamento dos homens”, o
espaco é produto, “isto é: nunca ha espaco, ha espacializa¢des”. Ao percorré-lo, ao longo do tempo, a popula-
¢do dominou-o e moldou-o, originando efetivamente a cidade (Certeau, 1998, pp. 176-177). Seguindo Mumford
(1982, p. 332), nenhum plano urbano pode ser adequadamente descrito segundo o seu modelo bidimensional,
pois € s6 na terceira dimensao, pelo movimento no espaco, e na quarta dimensao, pela transformagdo no tempo,
que surgem as relacdes funcionais que verdadeiramente o definem. Assim surgiu a Lisboa dos séculos XVI e XVII,
do convivio quotidiano dos seus habitantes, mesmo que ocasional, e dos lugares preferidos para o mesmo.



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Agulhon, M. (1977). Le cercle dans la France bourgeoise, 1810-1848: Etude d’une mutation de sociabilité. Armand
Colin.

Aratjo, R. (1990). Lisboa: A cidade e o espetdculo na época dos Descobrimentos. Horizonte.

Beirante, M. A. (2008). O ar da cidade: Ensaios de histéria medieval e moderna. Colibri.

Buarcos, ]. B. (1916). Majestade e grandezas de Lisboa em 1552. Archivo Historico Portuguez, (11), 9-241.
Caetano, C. (2004). A Ribeira de Lisboa na época da expansdo portuguesa: Séculos XV a XVIII. Pandora.
Camoes, L. (1946). Obras completas (Vol. 3). Sa da Costa.

Carita, H. (1999). Lisboa manuelina e a formagdo de modelos urbanisticos da época moderna: 1495-1521. Livros
Horizonte.

Carita, H. (2020). Lisboa manuelina. In CaAmara Municipal de Lisboa (Org.), O Hospital Real de Todos os Santos:
Lisboa e a satide (pp. 61-66). CaAmara Municipal de Lisboa/Santa Casa da Misericérdia de Lisboa.

Castelo-Branco, F. (1990). Lisboa seiscentista. Horizonte.

Certeau, M. (1998). A invencdo do cotidiano: Artes de fazer. Editorial Vozes.

Cowan, A. (1998). Urban Europe: 1500-1700. Arnold.

Figueiredo, A. ]. (1863). Lisboa em 1584. Archivo Pittoresco: Semandrio Illustrado, 6(11), 85-87.

Flor, P. (2019). Antes de Weiburg, Leyden: A datacdo do Panorama de Lisboa da Biblioteca da Universidade
de Leyden. In P. Flor (Ed.), Praca universal de todo o orbe: Uma vista de Lisboa em 1619 (pp. 21-29). Museu de
Lisboa.

Fonseca, ]. (2014). Livro de viagens de Jan Taccoen de Zillebeke. In E. Stols, . Fonseca, & S. Manhaeghe (Eds.),
Lisboa em 1514: O relato de Jan Taccoen van Zillebeke (pp. 123-130). Himus.

Fonseca, ]. (2019). Os livreiros de Lisboa nos séculos XVI e XVII. Colibri.

Fonseca, T. (2021). O quotidiano popular através das «Cantigas subversivas» (1828-1832). Cadernos do Arquivo
Municipal, (15), 109-124. https://doi.org/10.48751/CAM-2021-1575

Giebels, D. N. (2018). A Inquisicdo de Lisboa (1537-1579). Gradiva.

Gschwend, A. ]., & Lowe, K. P. (Eds.). (2015). The global city on the streets of Renaissance Lisbon. Paul Holberton.
Gschwend, A. ]., & Lowe, K. P. (2017). A cidade global: Lisboa no Renascimento. Museu Nacional de Arte Antiga.
Hale, ]J. (2004). La civilization de I'’Europe a la Renaissance. Perrin.

Herculano, A. (1983). Optsculos (Vol. 6). Bertrand.



Herold, B. ]. (2018). The diary of the Swiss Leonhard Thurneysser and black africans in Renaissance Lisbon.
Renaissance Studies, 32(3), 463-488.

Ledrut, R. (1988). 0 Homem e o espaco. In ]. Poirier (Dir.), Histéria dos costumes (Vol. 1, pp. 55-89). Estampa.
Le Goff, ]. (1964). La civilization de I'Occident Médiéval. Arthaud.
Leguay, J.-P. (1997). La rue au Moyen Age. Editions Ouest-France.

Lousada, M. A. (1995). Espacos de sociabilidade em Lisboa: Finais do século XVIII a 1834 [Tese de doutoramento
ndo publicada]. Universidade de Lisboa.

Lousada, M. A. (1999). Espaco urbano, sociabilidades e confrarias: Lisboa nos finais do Antigo Regime. In
Piedade popular: Sociabilidades, representagées, espiritualidades. Actas do Coléquio Internacional (pp. 537-558).
Terramar.

Miranda, A. (2019). A imagem da cidade. In P. Flor (Ed.), Praga universal de todo o orbe: Uma vista de Lishoa em
1619 (pp. 31-42). Museu de Lisboa.

Moita, 1. (1994). O livro de Lisboa. Horizonte.
Mumford, L. (1982). A cidade na historia: Suas origens, transformagades e perspetivas. Martins Fontes.

Oliveira, F. (1993). O vestudrio portugués ao tempo da expansdo: Séculos XV e XVI. Grupo de Trabalho do
Ministério da Educacdo para as Comemoracgdes dos Descobrimentos Portugueses.

Oliveira, N. (1991). Livro das Grandezas de Lisboa (1620). Vega.

Oz-Salzberger, F. (2015). Languages and literacy. In H. Scott (Ed.), The Oxford Handbook of Modern European
History, 1350-1750 (Vol. 1, pp. 192-213). Oxford University Press.

Pereira, P. (2020). A arquitetura do edificio: Antecedentes, comparagdes e paralelos. In Camara Municipal de
Lisboa (Org.), O Hospital Real de Todos os Santos: Lisboa e a satde (pp. 73-118). Camara Municipal de Lisboa/
Santa Casa da Misericordia.

Reis, M. F. (2015). A Ribeira de Lisboa, porto do império maritimo portugués: Circulacio de pessoas e
mercadorias. e-Spania, (22). https://doi.org/10.4000/e-spania.25062

Ribeiro, L. (2019). Lisboa, cidade de muitas aguas. In Arquivo Municipal de Lisboa, & Instituto de Estudos
Medievais (Org.) Pdo, carne e dgua: Memdrias de Lisboa medieval (pp. 81-99). CAmara Municipal de Lisboa.

Roche, D. (1999). Histéria das coisas banais. Circulo de Leitores.

Serrdo, V. (1999). A imagem do mar e da capital do império no século XVI: Um novo testemunho iconografico da
Lisboa das Descobertas. In M. G. M. Ventura (Ed.), As rotas ocednicas: Séculos XV-XVII (pp. 171-187). Colibri.

Silva, A. V. (1987a). A cerca fernandina de Lisboa (Vol. 1). CAmara Municipal de Lisboa.
Silva, A. V. (1987b). As muralhas da Ribeira de Lisboa (Vol. 1). Cimara Municipal de Lisboa.

Silva, R. B., & Guinote, P. (1998). O quotidiano na Lisboa dos Descobrimentos. Grupo de Trabalho do Ministério
da Educacao para as Comemoragdes dos Descobrimentos Portugueses.


https://doi.org/10.4000/e-spania.25062

Sousa, A. (1924). O trajo popular em Portugal nos séculos XVI e XVII. Sociedade Nacional de Tipografia.

Villalba y Estafia, B., & Confalonieri, G. (2002). Por terras de Portugal no século XVI. Comissdo Nacional para as
Comemoracdes dos Descobrimentos Portugueses.

Submissdo/submission: 18/07/2024
Aceitagdo/approval: 09/05/2025

Jorge Fonseca, CEPESE - Centro de Estudos da Populagdo, Economia e Sociedade,Universidade do Porto 4200-365 Porto,
Portugal. jmrfonseca2000@yahoo.com.br
https://orcid.org/0000-0002-4501-7549

Fonseca, J. (2025). Lugares e formas de convivio em Lisboa nos séculos XVI e XVII. Cadernos do Arquivo Municipal, (23), 1-20.
https://doi.org/10.48751/CAM-2025-24423

Licencga Creative Commons CC-BY-NC 4.0

20


mailto: jmrfonseca2000@yahoo.com.br

https://orcid.org/0000-0002-4501-7549
https://doi.org/10.48751/CAM-2025-24423

	_Hlk180401142
	_Hlk180401160

