
Lugares e formas de convívio  
em Lisboa nos séculos XVI e XVII

Places and forms of sociability  
in 16th- and 17th- century Lisbon

Jorge Fonseca

C Â M A R A  M U N I C I P A L  D E  L I S B O A
ISSN 2183-3176 | 2ª Série Nº 24 (2025), e202506

Artigo

https://doi.org/10.48751/CAM-2025-24423

RESUMO

Este artigo aborda os lugares de Lisboa onde, no século 
XVI e primeiras décadas da centúria seguinte, a popula-
ção da cidade mais interagia de modo informal. Partin-
do de um conjunto de processos inquisitoriais que re-
ferem os locais em que surgiram conversas durante as 
quais foram reveladas infrações aos padrões religiosos 
ou morais dominantes, o objeto do presente trabalho 
consiste em identificar os lugares de sociabilidade mais 
comuns à população, utilizados enquanto cenários da-
quelas revelações, para cuja escolha concorreram as 
respetivas condições de acessibilidade, comodidade, 
privacidade ou outras. Partiu-se do pressuposto de que 
a condição de cristão-novo ou de suspeito de qualquer 
infração aos olhos do Santo Ofício não alterava aspetos 
da vida quotidiana como os locais por onde as pessoas 
se deslocavam ou onde se cruzavam ocasionalmente.

PALAVRAS-CHAVE

Lisboa; Lugares de sociabilidade; Época Moderna 

ABSTRACT

This article explores the spaces in Lisbon where, dur-
ing the sixteenth century and the early decades of the 
seventeenth, the urban population engaged most fre-
quently in informal social interaction. Drawing on a set 
of inquisitorial proceedings that mention the locations 
where conversations took place – during which trans-
gressions against dominant religious or moral norms 
were revealed –, this study aims to identify the most 
common sites of sociability used by the population as 
settings for such revelations. The selection of these 
places was influenced by factors such as accessibility, 
comfort, privacy, or other contextual conditions. The 
underlying assumption is that being a New Christian or 
being suspected of any offence in the eyes of the Holy 
Office did not fundamentally alter everyday aspects of 
life, such as the places people moved through or where 
they happened to cross paths.

KEYWORDS

Lisbon; Places of sociability; Early Modern Period 



2Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

INTRODUÇÃO

Este estudo tem como objetivo identificar os lugares de Lisboa onde, no século XVI e nas primeiras décadas 
do século XVII, a respetiva população convivia, de modo informal e espontâneo, fora dos limites impostos pelo 
exercício das respetivas profissões, da atividade associativa, como a das confrarias, ou de quaisquer atos rituali-
zados, como celebrações públicas, religiosas ou laicas, mas na decorrência dessas circunstâncias. Estas últimas, 
no entanto, não serão a nossa preocupação neste trabalho, mas sim os atos de sociabilidade informal que propi-
ciavam. Seguimos, para este fim, a opção técnico-metodológica aplicada por Maria Alexandre Lousada à análise 
das sociabilidades na cidade desde os finais do século XVIII a 1834: “reconstruir a morfologia das estruturas e das 
ações de sociabilidade, da relação das atividades com os espaços onde se desenrolam, das motivações dos atores 
e dos seus sistemas de perceção e representação, quantificando o fenómeno e revelando a sua importância na 
Lisboa de então” (Lousada, 1995, p. 19). Se alguns dos lugares aqui assinalados são comuns aos encontrados por 
esta autora, dado tratar-se do mesmo espaço urbano, a diferença temporal e as alterações entretanto ocorridas 
no urbanismo, principalmente as que foram provocadas pelo terramoto de 1755, assim como as transformações 
económicas, sociais e culturais que atingiram Lisboa entre a época aqui tratada e os finais de Setecentos, tornam 
pertinente esta abordagem.

O conceito de sociabilidade foi sistematizado por Maurice Agulhon, que encontrou exemplos do uso deste ter-
mo na França setecentista, ora com o sentido de amor ao próximo, por Charles Bonnet, ora como inclinação do 
carácter de certos povos para a convivência, como em d’Alembert (Agulhon, 1977, pp. 7-14). Já no século XIX, 
segundo o mesmo autor, Michelet tê-lo-á utilizado para caracterizar a sociedade mais sofisticada que resultou 
do progresso e da civilização das Luzes. No século XX, a sociologia fez enveredar o estudo da sociabilidade para 
o âmbito das associações em sentido geral, como a família, o núcleo paroquial, a comunidade local, o grupo 
profissional ou etário, o partido político, o clube desportivo e outras semelhantes (Agulhon, 1977, pp. 12-13). 
Em Portugal são significativos no aprofundamento do tema da sociabilidade, além da obra que salientámos no 
início (Lousada, 1995), a de Maria Antónia Lopes, Mulheres, espaço e sociabilidade: A transformação dos papéis 
femininos em Portugal à luz de fontes literárias (segunda metade do século XVIII), publicada em 1989, de Nuno 
Luís Madureira, Cidade: Espaço e quotidiano (Lisboa 1740-1830), de 1992, de Maria de Lourdes Costa Lima dos 
Santos, Intelectuais portugueses na primeira metade de Oitocentos (1985), de Maria Ana Bernardo, Sociabilidade 
e distinção em Évora no século XIX: O Círculo Eborense (2001) e de José Machado Pais, A prostituição e a Lisboa 
boémia do século XIX a inícios do século XX (2008).

Para este estudo servimo-nos principalmente de processos inquisitoriais cujos depoimentos aludiam, de forma 
clara e, por vezes, pormenorizada, a sítios da cidade onde se tinham travado conversas e trocas de informações 
relevantes para o levantamento desses processos. O fim aqui perseguido não foi, como afirmámos, a matéria das 
infrações em causa, mas antes os locais e as circunstâncias em que as revelações ocorreram, por estas, no seu 
conjunto, poderem constituir uma amostra dos lugares e modos de convívio quotidiano da população, fora dos 
quadros formais atrás referidos, questões centrais da presente análise. 

Neste sentido, importa sublinhar que muito dificilmente se encontram fontes que, de modo sistemático, se refi-
ram a locais específicos onde certos factos ocorreram, como nos depoimentos realizados perante os inquisidores. 
Extremamente rigorosos, exigiam ao denunciante grande minúcia nas suas acusações, nomeadamente quanto 
ao “onde” e ao “quando” certos factos tinham ocorrido. Posteriormente a estas fontes, só os processos políticos 
do reinado de D. Miguel revelam, de forma também sistemática, semelhante grau de pormenor (Fonseca, 2021, 
pp. 303-320) ou, muito mais recentemente, os processos da PIDE/DGS. Mas como o que nos interessa neste es-
tudo são mais os locais do que as pessoas, e partimos do princípio de que os moradores de Lisboa, quer fossem 
cristãos-velhos ou cristãos-novos, suspeitos ou insuspeitos pelo Santo Ofício, circulavam nos mesmos locais da 
cidade e neles conviviam, independentemente dos assuntos das conversas que mantinham, optámos por usar 
esta fonte.



3Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

Atendendo a que o Fundo da Inquisição de Lisboa, à guarda do Arquivo Nacional da Torre do Tombo, conta com 
mais de 18 000 processos, só entre 1537 e 1579 (Giebels, 2018, pp. 502-506), aos quais acrescem os que se lhes 
seguem até à quarta década da centúria seguinte, seria impraticável que o mesmo fosse consultado na sua totali-
dade. Por isso, foram analisadas largas centenas respeitantes ao período objeto deste estudo, na sua maioria sem 
elementos de interesse para o tema em vista. A pesquisa terminou quando os locais evocados pelos denunciantes 
ou testemunhas se começaram a repetir, o que fazia prever que a sua continuação se tornaria redundante. 

OS LUGARES E AS FORMAS DE CONVÍVIO

A cidade em que essa sociabilidade decorria tinha beneficiado de importantes transformações no reinado de  
D. Manuel I (1495-1521), com o prolongamento da área construída em direção ao Tejo e um reforço da monu-
mentalidade da frente ribeirinha e áreas circunvizinhas, incutindo-lhes também maior funcionalidade. O primei-
ro propósito foi alcançado com a edificação do novo paço real sobre as antigas tercenas de D. Dinis e a conquista 
ao rio de terrenos de aluvião, dando origem a um grande terreiro voltado a sul, limitado a oriente pela Alfândega 
Nova, iniciada neste reinado. O segundo, pelo aumento em altura e imponência dos prédios virados para o ter-
reiro, pela renovação da rua Nova dos Mercadores com a uniformização e dignificação das suas fachadas sobre 
colunas de pedra, e pela abertura da rua Nova del Rei, unindo a parte ocidental da rua Nova ao Rossio, sobre um 
antigo veio de escoamento de águas. Neste último foram concluídas as obras do Hospital de Todos os Santos, com 
a sumptuosa frontaria voltada para a praça (Carita, 1999, pp. 53-79).

Para além destas medidas, foram também realizadas alterações no centro da urbe, tais como o início da constru-
ção das instalações da Misericórdia, o derrube dos balcões que impediam a circulação de cavaleiros, o alinhamen-
to das casas, o calcetamento de ruas, assim como a renovação de diversos chafarizes (Carita, 1999, pp. 60 e 82-83). 
Destes, o mais importante foi o Chafariz del Rei, de origem medieval, várias vezes beneficiado com novos encana-
mentos de água e reestruturado e embelezado por D. Manuel em 1517. Em 1598 o município voltou a reforçar o 
caudal de água que o alimentava, com novas obras executadas sob a direção do arquiteto do Senado camarário, 
Nicolau de Frias (Serrão, 1999, pp. 183-184). D. João III daria continuidade a este programa com a conclusão da 
Misericórdia e, em 1534, da Alfândega Nova e do Terreiro do Trigo, paralelo a esta, iniciado no seu tempo (Flor, 
2019, p. 26; Caetano, 2004, p. 163). O reinado de D. Filipe I (1581-1598) ficaria assinalado, entre outras constru-
ções, pela edificação, entre 1581 e 1585, do grande Torreão do Paço da Ribeira, da traça de Filippo Terzi e Juan 
de Herrera (Miranda, 2019, p. 32), que marcaria daí em diante, e até ao terramoto de 1755, a imagem da cidade.

Foi neste cenário, e noutros menos centrais e até em lugares arrabaldinos, que decorreu a vida quotidiana dos ha-
bitantes da cidade no século XVI e primeiras décadas do século XVII, quer no que dizia respeito às diversas ativi-
dades laborais, quer à sua participação nas obrigações religiosas e atos cívicos. Mas, igualmente, a convivialidade 
informal ou casual entre os homens e mulheres que, ao longo desse tempo, viveram na urbe do Tejo. A construção 
social desses lugares decorreu dos objetivos dos atores implicados nos eventos referidos e da sua interação com 
os próprios lugares, cujas características favoreceram a sua escolha pelos primeiros (Lousada, 1995, p. 12).

As fontes principais deste estudo foram 102 processos, entre 1542 e 1632, da Inquisição de Lisboa, que fazem 
referência a 115 ocorrências diferentes sucedidas em vários locais da cidade. Alguns destes repetem-se frequen-
temente, o que evidencia a sua importância como lugares de encontro e sociabilidade (ver Tabela 1 e Figura 1).



4Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

Tabela 1 Lugares referidos nas fontes inquisitoriais

Lugares públicos Número de referências

Praças

Pelourinho Velho 1

Rossio 3

Terreiro das Naus 2

Terreiro do Paço 7

Ruas

Rua das Portas de Santa Catarina 1

Rua Nova 15

Portas e arcos

Arco dos Pregos 1

Porta da Cruz 1

Porta da Ribeira 1

Porta de Santa Catarina 2

Porta do Açougue 1

Porta do Sol 1

Cais

Cais da Pedra 3

Cais do Carvão 1

Fontes

Chafariz da Preguiça 1

Chafariz del Rei 4

Lugares públicos Número de referências

Poço do Borratém 3

Edifícios públicos

Açougue 1

Alfândega 1

Lugares diversos

Alcântara 2

«Campo» 2

Enxobregas 1

Madre de Deus 1

Moinho de Vento a São Roque 2

Ribeira 24

Locais dispersos

À porta de igrejas 3

Lugares semipúblicos

Boticas 2

Lojas/tendas 9

Tabernas e estalagens 6

Lugares privados

Estrebarias 2

Nas próprias casas 8

Em casas alheias 3

Total 115



5Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

Figura 1 Planta da cidade de Lisboa com a localização dos lugares referidos nas fontes inquisitoriais, retirada de Civitates Orbis Terrarum, Georg Braun e Franz Hogenberg (1596).

O sítio mais vezes mencionado pelos participantes nesta amostra, quase todos denunciantes ou testemunhas 
de outros perante o Santo Ofício, é a Ribeira, topónimo de lata abrangência, pois aplicava-se a uma vasta frente 
urbana voltada para o Tejo. A escolha deste espaço para a sociabilização deveu-se, sem dúvida, às suas caracte-
rísticas. Acima de tudo a amplidão que numa cidade ainda caracterizada por um urbanismo medieval, de ruas 
estreitas e tortuosas (Araújo, 1990, pp. 18-19) era particularmente atraente para os habitantes e aprazível por 
ser um lugar fresco, devido à presença próxima da água e à vista sobre o rio, com as embarcações que o sulcavam, 
assim como sobre a margem sul. Bartolomé de Villalba y Estaña, autor do Pelegrino curioso, descrevia assim o 
ambiente social ribeirinho cerca de 1575: “Dava-lhe muito gosto ver na margem do rio tanta multidão de gente, 
tanto concurso de pícaros, de vadios, de negros, de negras despidas […] carregando umas tinas de água em que 
cabiam uns quatro cântaros” (Villalba y Estaña & Confalonieri, 2002, pp. 67-68). Esse largo espaço inspirava todo 
o tipo de conversas, oferecendo a privacidade necessária àquelas que exigiam maior reserva. Era também muito 
central e concorrido, por se situar junto aos principais locais de comércio e oficinas artesanais, assim como ao 

1 Pelourinho Velho

2 Rossio

3 Terreiro das Naus

4 Terreiro do Paço

5 Rua das Portas de Santa Catarina

6 Rua Nova

7 Arco dos Pregos

8 Porta da Cruz

9 Porta da Ribeira

10 Porta de Santa Catarina

11 Porta ou Arco do Açougue

12 Porta do Sol

13 Cais da Pedra

14 Cais do Carvão

15 Chafariz da Preguiça

16 Chafariz del Rei

17 Poço do Borratém

18 Açougue

19 Alfândega

20 Moinho de Vento a São Roque



6Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

desembarque das naus ligadas ao tráfico internacional e das barcas que abasteciam Lisboa de toda a espécie de 
géneros de produção interna (Reis, 2015).

Gonçalo Rodrigues, sapateiro, declarou em 1570 que costumava encontrar-se com o calceteiro (alfaiate de calças) 
cristão-novo Manuel Fernandes e com o tio deste, Diogo Lopes, e falavam “nas guerras que iam pelo mundo entre 
luteranos e católicos […] e praticavam isto aos domingos às tardes pela Ribeira”1. Noutra ocasião, “achando-se 
ele na Ribeira com certa companhia”, encontrou o físico Fernão Guterres, filho de João Guterres, mercador de 
especiarias da Índia. “Estando o dito Guterres a cavalo e eles a pé”, “vieram a falar nestas guerras dos Luteranos, 
dizendo-lhes o mesmo que essas guerras eram bons sinais de poder vir algum bem para eles”, o que o levou a 
depreender que tal poderia significar a vinda do Messias2. Também António Fernandes, “andando passeando à 
boca da noite por esta Ribeira”, em 1567, com um grupo de amigos cristãos-novos, declararam-se uns aos outros 
como adeptos do Judaísmo3. Francisco de Espinosa costumava igualmente encontrar-se com amigos na Ribeira e 
noutros sítios “por onde se topavam”4. João, escravo mourisco, afirmou em 1562 que via muitas vezes “na Ribeira 
e no cais” um turco de um corregedor, que andava “com capa e espada diante seu senhor”, o qual o tinha convida-
do a fugir com ele de barco para terra de mouros5.

Na Ribeira viu, em 1514, o viajante flamengo Jan Taccoen, senhor de Zillebeke, ser desembarcado um carrega-
mento de trezentos escravos vindos da Guiné, facto que muito o impressionou e de que resultou uma das duas 
únicas descrições desenvolvidas do mesmo tipo de toda a história da escravidão em Portugal (Fonseca, 2014, 
pp. 101-102). 

Em segundo lugar em número de ocorrências surge a Rua Nova, referida desta forma, ou como Rua Nova dos Mer-
cadores e Rua Nova dos Ferros. Correspondia à Grand’Rue das cidades medievais francesas (Leguay, 1997, pp. 11-
12). Esta via desenvolveu-se paralelamente à margem do Tejo, ao longo da muralha de D. Dinis, da parte interior, 
criando um eixo de circulação prolongado na Baixa da cidade (Carita, 1999, pp. 27-31). Seria, como foi aludido, 
objeto de grandes melhoramentos no reinado de D. Manuel I, tendo sido calçada e as suas fachadas demolidas 
e refeitas com maior sumptuosidade, assentes sobre colunas. Nela tinham os seus negócios os mercadores de 
artigos de luxo, os banqueiros e cambistas, assim como os livreiros, todos lado a lado no troço oriental, perto do 
Pelourinho Velho (Fonseca, 2019, p. 19). Mas, existiam igualmente mercadores de panos, vestuário e calçado, 
assim como boticários, barbeiros e cerieiros (Buarcos, 1916, p. 92). A via dividia-se em duas secções, a ocidental, 
pertencente à freguesia de São Julião, designada por Rua Nova dos Mercadores, e a oriental, pertencente à da 
Madalena, conhecida por Rua Nova dos Ferros, devido a um gradeamento de ferro colocado longitudinalmente ao 
longo da rua, frente às lojas dos cambistas e grandes mercadores (Silva, 1987b, p. 95), que se destinava a prote-
ger estes estabelecimentos da proximidade dos populares que circulavam pela movimentada artéria. Sendo este 
tipo de gradeamentos uma prática comum na Alemanha do Renascimento, como em Augsburgo e Nuremberga, 
Annemarie Jordan sugeriu que tivesse sido por influência dos mercadores germânicos da cidade que o município 
o tivesse mandado instalar (Gschwend & Lowe, 2015, p. 107).

Conforme demonstram as fontes inquisitoriais, esta grade tornou-se um local de convívio muito usado pelos 
passantes, por aí se poderem encostar comodamente a conversar. Exemplo disso foi, em 1561, o flamengo João 
de Góis, oleiro de azulejos, que declarou que “estando ele na Rua Nova se encostou aos ferros da dita rua e es-
teve praticando com um Jaques flamengo lapidário”. Este queixara-se de estar muito mal de uma perna e ele 

1 Arquivo Nacional da Torre do Tombo (ANTT), Inquisição de Lisboa (IL), Processo 7313, f. 3. 
2 ANTT, IL, Processo 5761, f. 3.
3 ANTT, IL, Processo 7497, f. 7v.-8.
4 ANTT, IL, Processo 5269, f. 3.
5 ANTT, IL, Processo 2863, f. 2.



7Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

aconselhara-o a ir a Santo Amaro e a rezar algumas orações e dar uma esmola, para se curar6. No ano seguinte, 
encontraram-se Mestre André e Francisco Gomes, antigo mercador, e “estando praticando ambos aos ferros da 
Rua Nova” vieram a discutir as “novas e revoltas que havia pelo mundo”7. Em 1570, estando o bacharel em câ-
nones Manuel Travassos e Fernão Gomes, filho do físico Simão Gomes “nos ferros da Rua Nova”, falaram do San-
tíssimo Sacramento do altar, concluindo que “não estava nele Nosso Senhor”8. Este uso é ainda confirmado por 
uma fonte iconográfica, um pormenor da pintura que representa a Rua Nova, pertencente à coleção da Kelmscott 
Manor (Reino Unido)9, que mostra um homem debruçado sobre o gradeamento, do lado de dentro do mesmo, 
aparentemente a falar com outro, aí encostado, mas do lado de fora (Gschwend & Lowe, 2017, p. 14). Grades, mu-
ros, balcões, degraus e pequenas construções semelhantes facilmente se transformavam em locais de convívio, 
pela sua comodidade, desde que se localizassem em sítios centrais e de passagem.

Outros pontos da Rua Nova podiam favorecer a sociabilidade, nomeadamente quando as conversas versavam 
assuntos que requeriam discrição, como sucedeu com o boticário Francisco Lopes, que devia uma importância 
em dinheiro a Manuel Nunes Rosa, mercador de sobrado que, “por ser muito rico”, lhe emprestava dinheiro para 
as suas compras de mercadorias. Num dia de 1592, “estando ambos sós encostados a um arco da dita Rua Nova”, 
o primeiro queria pagar ao segundo a quantia em dívida, o que este lhe pediu que não fizesse, por ser sábado, 
dia em que não se dedicava a negócios, mas só a honrar a lei de Moisés10. Em 1603, junto ao balcão da tenda do 
livreiro João de Carvalho, na Rua Nova, encontrou-se com este o licenciado Duarte Lopes, cristão-novo, o primeiro 
“da banda de dentro encostado no tabuleiro da porta” e o segundo “encostado da banda da rua no dito tabuleiro”. 
Foi então que Duarte Lopes confidenciou que já tinha posto na Bretanha, a sua mulher, a sogra e o sogro, João 
Rodrigues de Elvas, e que ele próprio também haveria de ir, e que o fazia para não serem todos presos pela Inqui-
sição, porque na mesma “davam tormentos e faziam com eles confessar muitas vezes cousas que os atormentados 
nunca fizeram”11. Também no tabuleiro de Diogo Machado, livreiro da Rua Nova dos Ferros, falaram, em 1570, 
Manuel Travassos e António Fernandes, moço da câmara da infanta D. Maria. Ao debaterem a guerra que o rei de 
França travava com os Luteranos, Fernandes afirmara que o monarca tinha obtido uma grande vitória sobre os 
dissidentes e, como prenúncio dela, fora visto no céu um cálice com o Santíssimo Sacramento, do que Travassos 
se rira e tivera um gesto de desdém12.

Noutras ocasiões, os encontros ocorriam em plena rua Nova quando dois ou mais indivíduos conhecidos se cru-
zavam, como o alfaiate Diogo Vieira que, em 1599, encontrou na Rua dos Mercadores um amigo natural de Viseu, 
que viria a ser acusado de bigamia. Tendo-lhe perguntado pela mulher e restante família, ele respondeu que es-
tavam bem e que só tinha vindo ganhar dinheiro e logo voltaria para casa “para sua mulher”13. Anos antes, numa 
noite de 1557, o biscainho Pero de Vitória viu na Rua Nova dos Ferros o estudante alemão Lamberto Rustenius 
“andar passeando” com um clérigo e um livreiro flamengo que trazia livros da Flandres, acusando-os de serem 
hereges luteranos14. Também “passando pela Rua Nova” se encontraram Jorge, indiano de Cosme Lopes, merca-
dor de escravos, e António, também cativo de um mercador, que veio com ele “na nau da Índia”, tendo falado em 

6 ANTT, IL, Processo 6820, f. 11 e 13v. 
7 ANTT, IL, Processo 4133, f. 16.
8 ANTT, IL, Processo 5751, f. 3. 
9 Trata-se da obra intitulada Rua Nova dos Mercadores, em Lisboa. Autor anónimo (c. 1570-1590), Kelmscott Manor Collection – Society of Antiquaries of 
London.
10 ANTT, IL, Processo 5675, f. 12.
11 ANTT, IL, Livro de Denúncias nº 8, f. 148. 
12 ANTT, IL, Processo 10259, f. 40.
13 ANTT, IL, Processo 7306, f. 10.
14 ANTT, IL, Processo 2194, f. 4v.-5.



8Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

fugirem para terra de mouros15. O já mencionado Fernão Guterres, físico, confessou que, estando um dia “na Rua 
Nova defronte dos livreiros”, dele se aproximou Manuel Travassos que, entre outras coisas, defendeu que “os Lu-
teranos guardavam melhor a lei de Cristo que os Cristãos [sic]”; e, noutra ocasião, “na Rua Nova defronte de um 
barbeiro”, afirmou que o papa não tinha mais poder que os “santos homens” e que as indulgências não tinham 
valor16.

De grande circulação era também a Rua das Portas de Santa Catarina17, que unia o bairro da Pedreira a estas 
portas da muralha fernandina, constituindo, nos séculos XIV e XV, um “elemento gerador e estruturante de todo 
o conjunto urbano” (Carita, 1999, pp. 36-37 e 40). As vias de entrada e saída das cidades, através das portas das 
respetivas muralhas, que para elas faziam confluir todo o tráfego de pessoas e produtos, eram por isso essenciais 
à vida urbana e natural ponto de encontro de quem por elas circulava. As de Santa Catarina, fortificadas exterior-
mente com duas torres laterais, eram, com as da Mouraria, de Santo Antão e da Cruz, das mais importantes da 
urbe (Silva, 1987a, p. 25). Foi nela que, num dia de 1590, o tecelão Simão Martins passou por três mouriscos que 
falavam entre si em aravia e que um deles, D. Alberto, fez um juramento segundo a lei de Mafoma18.

Mencionadas como locais de convívio são as principais praças de Lisboa, tais como o Terreiro do Paço, o Terreiro 
das Naus, o Pelourinho Velho e o Rossio. As duas primeiras situavam-se junto à Ribeira, dela fazendo parte in-
tegrante. O Terreiro do Paço, como foi já destacado, resultou da terraplanagem de uma vasta área de terrenos 
alagadiços, assim arrebatados ao Tejo (Carita, 1999, p. 62), com o objetivo de proporcionar ao novo paço real 
uma ampla área envolvente que lhe desse visibilidade, onde se poderiam também desenrolar rituais e cerimó-
nias ligados à corte. Foi, naturalmente, uma das áreas mais movimentadas da urbe, lugar de passagem entre as 
zonas próximas, de labor para a gente ribeirinha dedicada ao trabalho fluvial e também de lazer e troca de ideias. 
No Terreiro do Paço, em 1629, Paulo Dias da Silva perguntou a Fernão Lopes, estudante, filho de um confeiteiro, 
porque trazia ao pescoço umas contas sem cruz, ao que este lhe respondeu que o fazia “por cumprimento do 
mundo e que não havia mister nelas cruz”. Num outro dia “à noite a horas de Ave Marias”, ambos com Manuel  
Farto, “começaram a tratar no meio do dito Terreiro do Paço nas cousas” da lei de Moisés19. Foi também nessa 
praça que Bartolomeu, mourisco do bispo do Algarve, viu Francisco de Barros, mourisco forro que acompanhava 
o amo como “homem de pé”, a “falar com outros mouriscos no Terreiro do Paço” sobre fugirem do país20. Com o 
mesmo objetivo foi, em 1564, um turco cativo do senhor D. Duarte falar com Luís Ferreira, também escravo turco, 
mas do bispo de Portalegre, “estando ele no Terreiro do Paço com a mula de seu senhor”21.

Embora não conste da amostra utilizada neste estudo, refira-se que foi no Terreiro e nas suas proximidades que, 
em 1514, o já mencionado flamengo Jan Taccoen observou, com espanto, os três elefantes de D. Manuel, com os 
quais o monarca desfilava pela cidade, descrevendo em pormenor as suas características e habilidades (Fonseca, 
2014, pp. 104-105).

O Terreiro das Naus ou da Ribeira das Naus (Pereira, 2020, p. 109) era o local onde se construíam os grandes 
navios encomendados pela coroa, destinados à navegação transoceânica. Aí “encontrava-se, permanentemente, 
uma multidão de carpinteiros, ensebadores, calafates, ferreiros, fundidores, carregadores, todos envolvidos num 
trabalho frenético” (Moita, 1994, p. 150). Apesar de o estaleiro estar cercado (Caetano, 2004, pp. 192-193) por 

15 ANTT, IL, Processo 10834, f. 2 e 3.
16 ANTT, IL, Processo 5761, f. 9 e 11.
17 Atualmente Rua Garrett.
18 ANTT, IL, Processo 6623, f. 3-3v.
19 ANTT, IL, Cadernos do Promotor, nº 13, f. 486.
20 ANTT, IL, Processo 2240, f. 2.
21 ANTT, IL, Processo 12314, f. 5. 



9Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

razões de segurança, era possível a circulação de pessoas nas suas imediações, que se deslocavam ao longo da 
Ribeira em trabalho ou por distração. Por isso, era ali, entre outros locais, que, entre 1566 e 1567, os já referidos 
Diogo Lopes, Gonçalo Rodrigues e Manuel Fernandes, todos cristãos-novos, se encontravam para falar de ques-
tões religiosas22.

Praça de grande importância comercial e social era a do Pelourinho Velho, localizada no extremo oriental da Rua 
Nova dos Ferros que, segundo João Brandão de Buarcos, era “um chão onde se vende tudo em almoeda […] muitos 
móveis […] e outro si vendem muitos escravos em pregão” e bens de raiz, pano de linho, ouro e prata (Buarcos, 
1916, p. 94). Nesse local, o viajante suíço Leonhard Thurneysser presenciou, em 1555, o leilão de escravos ne-
gros, de ambos os sexos, os quais eram minuciosamente examinados pelos compradores em todas as partes do 
corpo, incluindo as mais íntimas (Herold, 2018, pp. 481-483). Tais aquisições davam, sem dúvida, lugar à troca 
de impressões entre os intervenientes. Na praça estavam sempre “dez homens, com suas mesas, a escrever cartas 
e petições às pessoas que delo têm necessidade e nunca estão vagos” (Buarcos, 1916, p. 104). Entre as pessoas 
que esperavam por serem atendidas travavam-se, naturalmente, conversas de circunstância, das quais poderiam 
surgir notícias com alguma relevância.

Foi nesse local que Simão Leitão, que tinha vindo da Índia de passagem por Veneza, denunciou Fernão Lobo à  
Inquisição, que encontrara um dia ao Pelourinho Velho, “onde falaram ambos um pouco”. O denunciante tinha 
avistado esse seu conhecido na cidade italiana, em trajos de judeu, e vira-o depois em Lisboa em trajos de cris-
tão23. Em 1599, Pero Lopes conversou, no Pelourinho Velho, com Diogo Gomes, boticário, confessando um ao 
outro que seguiam a religião hebraica24. O Rossio constituía uma das maiores praças da capital, disputando com o 
Terreiro do Paço a função de “sala da cidade, o espaço onde todas as sociabilidades se cruzavam” (Beirante, 2008, 
p. 60). Sendo mais antiga que esta, beneficiara de grandes obras no reinado de D. Manuel I, que lhe permitiram 
reforçar a sua centralidade em termos da estrutura global da urbe (Carita, 1999, p. 78). Entre estas, destacou-se 
a conclusão do Hospital de Todos os Santos, com as fachadas sobre arcadas, a frontaria sumptuosa da igreja com 
acesso por uma escadaria de grande volumetria. A canalização de água para o chafariz do Rossio foi motivo de um 
imposto especial lançado pelo rei (Carita, 2020, p. 65). A praça era local de realização de uma feira atraindo muita 
gente e que João Brandão de Buarcos, por certo com exagero, considerou superior em volume de negócios às de 
Medina del Campo, em Castela (Buarcos, 1916, p. 83). Frei Nicolau de Oliveira afirmou, em 1620, que a feira se 
realizava às terças feiras, com venda de “toda a sorte de pano de linho, canequim, cassa e holanda, e outros panos, 
linhas, rendas, tranças, franjas e outras cousas semelhantes, além de muita cousa de calçado, linho e estopa pera 
fiar” (Oliveira, 1991, p. 118). Buarcos junta a essas mercadorias, queijos, alhos e cebolas, louça branca, cestos, 
ferro, bestas e muitas outras (Buarcos, 1916, pp. 83-86). Neste lugar, Francisco Pires, “preto”, indicou a um amigo, 
num dia de feira no Rossio, um mancebo que aí vendia calças, dizendo que ele e outros “o tinham atacado”25. O 
mourisco Jerónimo Fernandes cruzou-se também no Rossio, em 1561, com Joane de Peralonga, cativo do tesou-
reiro-mor, e este sugeriu-lhe que fugissem para terra de mouros, porque a lei dos Mouros era melhor que a dos 
Cristãos26. João Duarte, mercador de sedas, “passeando no Rossio”, em 1628, com Belchior Vaz Mendes, mercador 
de sobrado, foi aconselhado por este, “entre outras práticas que ali tiveram”, a enviar a um irmão que tinha na 
Índia uma encomenda que sabia que ele possuia, pois ele a saberia rentabilizar27.

22 ANTT, IL, Processo 7313, f. 8-9.
23 ANTT, IL, Processo 5754, f. 4.
24 ANTT, IL, Processo 7315, f. 7v.-8v.
25 ANTT, IL, Processo 6993, f. 3.
26 ANTT, IL, Processo 1623, f. 2.
27 ANTT, IL, Processo 5140, f. 51.



10Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

Embora a nossa amostra não a inclua, a Ribeira Velha, separada do Terreiro do Paço pelos edifícios da Alfândega 
e do Terreiro do Trigo, era igualmente um amplo espaço que propiciava encontros e convívio entre a população, 
por ser local de venda de peixe, pão e outros produtos comestíveis (Silva & Guinote, 1998, p. 28). Aí se viam 
também dez cabanas, chamadas do Mal Cozinhado, em que se assavam “sardinhas e peixe de toda a outra sorte 
[…] donde comem homens e negros trabalhadores que ganham na Ribeira, e os que se embarcam pera fora nas 
barcas e barqueiros” (Buarcos, 1916, p. 99). E a própria venda ambulante de azeite, mariscos, favas cozidas, arroz 
e aletria, que apregoavam pelas ruas muitas negras e brancas (Buarcos, 1916, pp. 229-232) motivavam, por certo, 
pequenas aglomerações e trocas de opiniões e notícias.

Sítios privilegiados de encontros e de conversas eram, também, as várias portas das muralhas, por serem passa-
gens obrigatórias para quem quisesse sair da cidade cercada para o exterior ou nela entrar. A vista panorâmica 
incluída no álbum de Georg Braun e Franz Hogenberg, Civitates Orbis Terrarum (1596), inclui, desenhadas e des-
critas, 35 portas e postigos (Silva, 1987a, p. 27). Nelas se cruzavam moradores e forasteiros, se parava facilmente 
com um amigo para lhe dar uma novidade ou se escutava o que diziam desconhecidos. Mestre Pero, cirurgião 
francês, por exemplo, “achando-se à Porta da Ribeira com algumas pessoas que não conhecia”, ouviu o merca-
dor Estêvão de Paris afirmar que em França quebravam as imagens e não criam no papa28. Em 1581, Cristóvão 
Francisco, cristão-novo, encontrou “à Porta de Santa Catarina” Miguel de Lara, um alferes castelhano já seu co-
nhecido, que lhe disse que andava à procura de livros para um doutor Pareia, que queria reunir uma boa livraria. 
Ele mostrou-lhe, então, um que tinha comprado a um soldado castelhano que vendia livros obtidos em saques29.  
E na mesma porta, do lado de fora, encontraram-se, em 1628, o mercador de sedas João Duarte e Jerónimo Luís da 
Fonseca, mercador de açúcar. Manifestando o primeiro algum receio de ser preso pelo Santo Ofício por motivos 
religiosos, este disse-lhe que “se se quisesse ausentar para Anvers, que embarcava para lá grande quantidade de 
açúcar e que lho entregaria e lá viveria à sua vontade”30. Na Porta do Sol, da cerca moura, Simão Leitão encontrou 
novamente o já referido Fernão Lobo, que tinha conhecido em Veneza, vestido com trajo de judeu e com quem 
já tinha dialogado31. Em 1567 o cristão-novo Pero Gomes e mais três indivíduos “andando passeando, era quase 
noite, defronte da Porta da Cruz”, combinaram que na terça-feira da Semana Santa iriam todos a Enxobregas co-
mer umas empadas de peixe, azevias e linguados, o que vieram a concretizar num olival deitados numas ervas32.

Alguns dos cais da Ribeira, por serem locais de tráfego intenso de mercadorias, favoreceram igualmente en-
contros entre moradores ou entre estes e pessoas de passagem. Foi no Cais da Pedra, localizado no Terreiro do 
Paço, um dos maiores molhes de embarque e desembarque da cidade (Caetano, 2004, pp. 147-148), que o antes 
mencionado Mestre Pero falou “com uns mercadores bretões e franceses” sobre os protestantes e as guerras de 
religião33. No mesmo sítio viu Manuel Ferreira, em 1562, Luís Fernandes, ourives de ouro castelhano. Estando 
este só e com ar abatido, perguntou-lhe a razão de estar triste e agastado, ao que o ourives respondeu: “Como 
não quereis que ande agastado pois nom fazem senão prender para a Inquisição gente conhecida?”34. E no Cais do 
Carvão, António, escravo de Chaul, falou um dia com um índio jau, barqueiro, para que o levasse, com outros, para 
fora do reino. Este “andava descalço, de carapuça de orelhas e de calções e chapeirão de burel como homem do 
mar”35. Neste cais, de acordo com a informação de João Brandão de Buarcos, havia “assi à descarga das caravelas 
e navios, barcas, batéis [...] antre brancos e pretos cento e cinquenta homens” (Buarcos, 1916, p. 71).

28 ANTT, IL, Processo 3310, f. 7v.
29 ANTT, IL, Processo 3700, f. 19-20.
30 ANTT, IL, Processo 5140, f. 55v.-56.
31 ANTT, IL, Processo 5754, f. 4. 
32 ANTT, IL, Processo 7497, f. 17v.-18.
33 ANTT, IL, Processo 3310, f. 17.
34 ANTT, IL, Processo 7137, f. 3.
35 ANTT, IL, Processo 10843, f. 13v.



11Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

As fontes públicas da cidade constituíram também dos principais pontos de encontro e de convívio. A necessida-
de de transportar água para os domicílios, necessária como era para a limpeza dos mesmos, das pessoas, da louça 
e utensílios, e para cozinhar os alimentos, fazia com que os seus transportadores se aglomerassem junto dos 
pontos onde era possível a sua recolha, o que, obrigando a esperas por vezes prolongadas, favorecia a interação 
e o convívio entre esses agentes.

Jean-Jacques Rousseau, no Essai sur l’origine des langues, viu na relação dos homens antigos com a água um dos 
fatores da comunicação, ponto de partida das línguas e das civilizações (Roche, 1999, p. 158). Alguns dos chafa-
rizes mais frequentados de Lisboa eram o Chafariz del Rei, na Ribeira de Alfama, e o Poço de Borratém, que era 
“de grandíssima água e boa” (Buarcos, 1916, p. 98), à entrada da cidade para quem vinha do Vale de Arroios. 
Os seus utilizadores, naturalmente indivíduos do povo, principalmente escravos e libertos, aí iam recolher água 
para as casas dos donos. Os que estavam encarregados dessa tarefa eram chamados «moços de chafariz» dos 
seus amos36. O Chafariz del Rei estava localizado num espaço amplo da Ribeira e dispunha de um adro rodeado 
por um murete, características que atraíam grande afluência de gente, de tal modo que, segundo o padre Duarte 
de Sande, até pela noite dentro havia ali servos e criados “em carreira esperando a sua vez” (Figueiredo, 1863,  
p. 85). As conversas versavam sobretudo as más condições em que viviam e o desejo de se evadirem. O município 
tomou medidas para evitar que o grande concurso de pessoas desse origem a alterações da ordem ou outros in-
convenientes, proibindo que ali permanecesse quem não levasse potes ou quartas, por “poderem estar tratando 
algumas cousas danosas contra o serviço de Deus Nosso Senhor e bem da República”37. O próprio murete que 
rodeava o recinto servia de apoio para nele se debruçarem a conversar, como é possível observar no quadro  
O Chafariz d’El-Rey, atribuído a um pintor anónimo holandês (Serrão, 1999, pp. 178-187).

Mas outras fontes e poços abasteciam de água os moradores e propiciavam a sociabilidade, como o Chafariz do 
Andaluz, à entrada da urbe e, já dentro dela, o Poço da Fotea, à Madalena, o Chafariz dos Cavalos, em Alfama, o 
Poço do Chão, acima do mosteiro de São Vicente de Fora, e o Poço dos Namorados, na freguesia de São Nicolau 
(Ribeiro, 2019, pp. 83-85), este último com uma designação significativa da convivência que propiciava.

Em vários locais, como na encosta de Alfama e noutros, abundavam tanques para lavagem de roupa, que re-
colhiam água de diversas nascentes. Num deles lavavam continuamente, segundo João Brandão, 300 mulheres 
(Buarcos, 1916, 95). Descontando o provável exagero do escritor, era este, por certo, como os restantes lavadou-
ros, um sítio apropriado para muitas das moradoras porem a conversa em dia, entre o ruído da água e da vozearia 
que as rodeava.

O indiano António, atrás mencionado, costumava falar aí, em aravia, com Luís, mourisco de D. Luís de Lencastre, e 
queixava-se da “má vida que o seu senhor lhe dava e o açoutar muitas vezes, sem nada, por qualquer cousa”38. Em 
1563, Gaspar, cativo de um escrivão do Armazém del Rei e rume (turco ou egípcio) de nação, indo ao Chafariz del 
Rei “por água às costas”, ao encontrar-se com Gaspar, mourisco de João Gomes da Silva, falou com ele “na má vida 
que neste reino passavam com seus senhores e como os matavam com trabalho e fome e os traziam despidos”39. 
Hamet, mouro de D. Nuno da Cunha, a quem servia como cozinheiro, estando um dia no Chafariz del Rei, foi abor-
dado por um mourisco conhecido por Papagaio, que lhe perguntou se queria fugir com ele para terra de mouros 
“porquanto tinha em seu poder um barco de seu senhor com remos e vela”40.

36 ANTT, IL, Processo 5287, f. 16v. e 20v.
37 Arquivo Municipal de Lisboa (AML), Chancelaria da Cidade, Cx. 7, f. 99v.
38 ANTT, IL, Processo 10843, f. 8 e 13v.
39 ANTT, IL, Processo 2947, f. 4.
40 ANTT, IL, Processo 10363, f. 1-2.



12Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

Axem, índio cativo, estando um dia no poço do Borratém “a catar água” encontrou Pedro, escravo de uma forneira, 
que o desafiou a fugir do reino em conjunto com outros, o que ele não aceitou41. Semelhante proposta fez Cristó-
vão, índio cativo, a António, abexim também escravo. “Topando-se ao Poço do Borratem”, disse-lhe que andava em 
busca de uma barca para irem para terra de mouros e que, se não a encontrassem, iriam por terra ao Algarve e 
daí fugiriam42. E igualmente o fez o turco Tomé, cativo de um fidalgo que tinha vindo da Índia, a Gaspar, mourisco, 
“estando um dia ambos tomando água no Chafariz da Preguiça”43.

Mas, além dos mencionados cativos e libertos havia, segundo Buarcos, mil “negras do pote”, que acarretavam água 
do Chafariz del Rei e doutras partes, e a vendiam pelas casas da urbe. Eram escravas que labutavam por conta 
própria, entregando diariamente aos senhores metade do que auferiam com a venda, retendo para si o restante, 
para seu alimento diurno, pois à noite comiam e dormiam em casa daqueles (Buarcos, 1916, p. 76).

A recolha da água levava, por certo, também nestes casos, a disputas e discussões, que conduziram à criação, 
pelo município, de um regulamento que repartiu as seis bicas do fontanário por sexos e condições sociais. Ficou 
reservada a quinta bica para as “mulheres pretas, mulatas, índias forras e cativas”, em que se integravam as men-
cionadas mulheres. Igualmente entre estas, e eventualmente entre elas e as que pertenciam a outros grupos, se 
estabeleciam constantemente conversas de circunstância, sobretudo enquanto aguardavam a sua vez de encher, 
com os cântaros vazios44. 

Instalações públicas como o Açougue (Silva, 1987b, p. 57) e a Alfândega, onde estava o Paço da Madeira, local em 
que se despachava toda a madeira que vinha de fora (Oliveira, 1991, p. 654), ambas situadas junto ao Terreiro do 
Paço, eram edifícios em cujas portas se encontravam os moradores, assim como à entrada das igrejas, entre as 
quais aparecem citadas a de São Domingos, a de São Francisco e a do Carmo. Mas todas as outras o poderiam ter 
sido, pois, quer no exterior quer no interior dos templos, quem tivesse vontade de conversar ou, simplesmente, 
de comunicar alguma breve notícia, podia encontrar cenário apropriado para o fazer. 

Encostados à porta do Açougue estavam, em 1562, Manuel Ferreira, tosador e o castelhano Luís Fernandes, quan-
do este disse “apartadamente” ao primeiro “que havia nova que em França os Luteranos mataram muitos frades e 
clérigos”, mostrando-se nisto muito alegre45. Na Alfândega, Francisco de Espinosa encontrara o mercador cristão-
-novo Jácome Lopes, dizendo-lhe este que o Messias ainda não tinha vindo e ainda havia de vir46. 

À porta de São Francisco deparou-se o índio Cristóvão, cerca de 1556, com o mourisco João Batista, tendo-lhe este 
dito, estando sós: “Bismila, Harramão, Harraem, Harramin, Vilaim”, e que o disse com coração de mouro47.

Além dos encontros casuais em que se trocavam opiniões e as informações mais diversas, ou de passeios de 
amigos por sítios públicos ao ar livre, existia a sociabilidade inerente a certos locais, como estalagens e tabernas, 
em que se conversava enquanto se comia e bebia, além do convívio em grupo entre pessoas que se costumavam 
juntar para esse efeito em lojas e boticas.

Um exemplo dessa realidade ocorreu, num dia de 1629, “em uma loja em que costumava haver conversação de 
toda a sorte de gente”, quando Paulo Dias da Silva, cristão-novo de 17 anos, tirou uma cruz de pau que trazia ao 

41 ANTT, IL, Processo 5487, f. 2v.-3. 
42 ANTT, IL, Processo 3530, f. 2.
43 ANTT, IL, Processo 10897, f. 2.
44 AML, Chancelaria da Cidade, Liv. B 13, f. 15v.
45 ANTT, IL, Processo 7137, f. 4.
46 ANTT, IL, Processo 5269, f. 3.
47 ANTT, IL, Processo 5487, f. 3v.



13Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

pescoço e Manuel Farto, que estava com ele, fez da mesma galhofa. No dia seguinte, estando ambos com Jerónimo 
Freire na sua loja de sedas, este perguntou-lhes se não estavam já desenganados “das santidades e doudices em 
que até ali tinham vivido”48.

Anos depois, em 1632, “na botica de Diogo de Paz Garcês no canto da Cordoaria Velha aonde se assentam pessoas 
a conversar”, vários indivíduos disseram que a casa do capelão da capela real, Santos Ferreira, era uma casa de 
alcouce e de “fanchonos”, em que havia “velhacarias e maldades das ceias e jantares e conversações de homens 
e moços e mancebos”, o que provocava escândalo, pois se punham, da janela, a desacatar quem passava49. E na 
botica de Diogo Gomes, ao Pelourinho Velho, debaixo de um alpendre, estando este a sós com Pero Lopes, falaram 
ambos na lei de Moisés dizendo que a praticavam e nela esperavam salvar-se. 

De outra vez, ainda, na casa da fanqueira Catarina Fernandes, situada na mesma praça, tendo-se juntado, além da 
dona do estabelecimento, Antão Gomes, Branca Gomes, Diogo Gomes, Esperança Simões, Luísa Simões, Manuel 
Caldeira, Manuel Mendes e Pero Lopes, começou Diogo Gomes a falar sobre o Judaísmo, tendo todos confessado 
que eram dele crentes e praticantes50.

As tabernas e estalagens eram locais privilegiados de encontro e troca de opiniões, sobretudo quando o efeito do 
vinho fazia cair inibições relativas a assuntos mais sensíveis. Jacques Le Goff defendeu que, na cidade como na 
aldeia, a taberna era o grande centro social. Mal vistas pelo clero, como lugares de vício, de jogo e alcoolismo que 
concorriam com as reuniões paroquiais, as pregações e os ofícios religiosos, era nelas que se propagavam boatos 
e notícias de realidades longínquas (Le Goff, 1964, pp. 385-386).

João Brandão estimou em 300 as tabernas em que se vendia vinho, em 120 as casas “onde se dão camas 
d’hospedagem” e em 30 as estalagens, “onde se agasalhava muita gente” (Buarcos, 1916, p. 225).

Em 1551, estando Simão de Paris a jantar com outros franceses e um inglês na estalagem da Bigote, na rua dos 
Fornos, vindo eles a falar sobre a missa, perguntara a dona da casa ao inglês “porque não alevantavam o corpo do 
Senhor em Inglaterra”, ao que o interpelado retorquira que, com esse ato, não levantavam mais que pão. Devido 
a essa resposta tiveram todos que abandonar o local, pois a Bigote disse que não admitia tais palavras em sua 
casa51. Também por esse tempo, estando a almoçar em casa de Croque Anes seis indivíduos, quatro deles flamen-
gos, vieram a falar sobre as imagens, dizendo todos que não devia haver imagens e que era idolatria fazer-lhes 
reverência e acender-lhes candeias52.

Em 1561, o francês Guilherme de la Mar confessou ao Santo Ofício que, cerca de um ano antes, estando ele com 
cinco penteeiros seus amigos “em uma taverna que está ao Poço do Chão, estando assi todos praticando depois 
de beberem”, ele tinha defendido que “as bulas que o papa dava por dinheiro não prestavam para nada e que o 
mesmo não tinha mais poder que cada um de nós”53.

Mícia da Silva, natural de Marrocos e casada com António da Gama, moço de esporas do rei, declarou ao Santo 
Ofício que o seu marido era jogador e levava alguns mouriscos a casa, alguns da estrebaria do rei. Iam lá “jogar e 
folgar algumas vezes” e, no meio do jogo, diziam palavras mouras, como juramentos e outras54.

48 ANTT, IL, Cadernos do Promotor, nº 214, f. 491-491v.
49 ANTT, IL, Cadernos do Promotor, nº 214, f. 135v.-136.
50 ANTT, IL, Processo 7315, f. 7v.-9 e 10v.-11. 
51 ANTT, IL, Processo 9517, f. 10v.-11v.
52 ANTT, IL, Processo 5943, f. 3-3v.
53 ANTT, IL, Processo 5149, f. 4.
54 ANTT, IL, Processo 1455, f. 3.



14Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

Se recorrermos a outros tipos de fontes, como as literárias, encontramos identificados locais de frequência mas-
culina, nomeadamente os bordéis, também propiciadores de convívio. A eles se referiu Luís de Camões, numa 
carta escrita de Lisboa, dirigida a um amigo. Contando-lhe algumas das novidades da cidade, aludiu a um prostí-
bulo recentemente surgido, que comparou à torre de Babilónia: “… e vos certifico que são já as línguas tantas que 
cedo cairá, porque ali vereis Mouros, Judeus, Castelhanos, Leoneses, frades, clérigos, casados, solteiros, moços e 
velhos” (Camões, 1946, p. 255).

Os espetáculos de teatro, tais como os que decorriam nos pátios das comédias difundidos a partir do domínio 
filipino, por não serem transgressores da moral e serem destinados aos dois sexos, embora de natureza diversa, 
foram, também, locais de convivência. O mais conhecido era o Pátio das Arcas, resultante de um contrato entre o 
Hospital de Todos os Santos e Fernão Dias de La Torre, que iniciou a atividade em 1593 ou 1594. Nestes locais, 
onde por vezes ocorriam altercações entre os frequentadores e episódios de violência (Castelo-Branco, 1990, 
p. 205), atuavam companhias espanholas, que representavam sobretudo peças de autores também espanhóis. 
Outras formas de sociabilidade ocorriam em várias zonas de Lisboa, por ocasião de festas e touradas, a passagem 
de cortejos reais e de procissões pelas ruas, ou os autos de fé na Ribeira ou no Rossio (Castelo-Branco, 1990, pp. 
189-190), que envolviam grande número de moradores e de forasteiros, constituindo oportunidades de convívio 
e troca de informações.

Igualmente favoreciam encontros, por certo fugazes, as privadas públicas, destinadas só a homens, referidas pelo 
nobre Jan Taccoen na memória da sua passagem pela cidade: “[…] para os homens há uma boa e grande privada 
junto à Ribeira. Vai lá quem quer e tem uns bons cem buracos” (Fonseca, 2014, p. 99). Essas instalações, que já 
no século XV eram mantidas pelo município numa das vielas próximas do que viria a ser o Terreiro do Paço (Cae-
tano, 2004, pp. 37 e 44), pelas suas dimensões e localização central, contavam, sem dúvida, com grande número 
de utentes ao longo do dia, o que as tornava num local em que muita gente, ao entrar e sair, se cruzava e podia 
dialogar.

Um dos processos utilizados neste estudo refere-se, não a um local concreto, mas ao conjunto de espaços de con-
vívio frequentados, neste caso, pelos homens abastados enquanto passeavam. Manuel da Cunha, cristão-velho, 
escrivão do alcaide e morador no Terreiro do Paço, declarou em 1629 que, na cidade, nos últimos cinco anos, 
“entre as pessoas de capa preta que falam nas cousas que nela há e que se ajuntam em conversação, ora em uma 
parte ora noutra, e nas rodas e passeios de amigos”, era pública voz e fama que o juiz do crime Luís de Góis de 
Matos era sodomita e cometia o “pecado nefando” com diversos mancebos e moços, afirmação que faziam “todos 
os homens de capa preta” quando ouviam falar nele55. 

Relevante neste depoimento é a associação do lazer masculino ao uso de capa preta, trajo que, segundo as fontes 
iconográficas conhecidas, caracterizou os homens abastados da cidade (e certamente de outros centros urbanos 
do país) durante o século XVI e primeiras décadas da centúria seguinte. Isso se constata pela já referida pintura 
que representa o Chafariz del Rei, na qual surgem várias figuras de homens vestidos de preto até aos pés (Serrão, 
1999, pp. 178-187) e, sobretudo, na já mencionada representação da Rua Nova dos Ferros pertencente à Kelms-
cott Manor Collection, datável entre 1570-1619 (Gschwend & Lowe, 2017, pp. 14-15), que mostra vários indiví-
duos cobertos com longas capas e chapéus pretos, quer fora quer dentro do gradeamento em ferro, sem dúvida 
pertencentes às classes altas da sociedade lisboeta. 

Alberto Souza, na sua obra sobre o trajo popular em Portugal, publicou várias gravuras quinhentistas represen-
tando burgueses vestidos de aljuba (peça que se alongava até aos calcanhares) e capas compridas (Sousa, 1924, 
pp. 10-12, 32, 38 e 39). Os cavaleiros Tron e Lippomani, que em 1580 vieram a Lisboa, em nome da república de 
Veneza, felicitar Filipe II pela coroa de Portugal, afirmaram que, antes da morte do cardeal-rei, o trajo dos homens 

55 ANTT, IL, Cadernos do Promotor, nº 12, f. 33v.



15Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

da cidade era “mui mesquinho”, devido à pragmática que proibia o uso de sedas. Por isso, vestiam “um saio de 
baeta preta, calções de pano escocês […] e capa comprida da mesma baeta”. Com o novo rei passaram a usar outros 
tecidos, como veludo e sedas, mas mantiveram a capa de baeta (Herculano, 1983, pp. 120-121). Já a descrição do 
viajante flamengo, que passou pela cidade em 1514, Jan Taccoen van Zillebeke confirmava o uso desse género de 
trajo masculino: “Os homens honrados andam […] com um capote comprido por cima, quase até ao chão, com os 
braços de fora e inteiro à frente, e a maior parte deles envoltos em longas capas, com capuz ou gorro” (Fonseca, 
2014, p. 128). A capa e capote (Oliveira, 1993, p. 98) de cor preta foram, como se conclui, durante mais de um 
século, um sinal distintivo, talvez mesmo o principal, dos homens das camadas superiores da sociedade lisboeta, 
aqueles que mais se entregavam ao convívio de lazer, que incluía comentarem o que viam e ouviam pela cidade.

Gianbattista Confalonieri, cónego romano que esteve em Lisboa entre 1592 e 1596, achou que os portugueses se 
podiam chamar escrutinadores, “porque sendo poucos e ociosos vão sondando as vidas dos outros e assim rapi-
damente sabem os factos sobre todos […] e de imediato se sabe o que há de novo por toda a cidade, tanto entre os 
nobres quanto entre os plebeus” (Villlalba y Estaña & Confalonieri, 2002, pp. 240 e 245-246). 

Tanto a observação de Confalonieri, como a passagem do mencionado processo sobre as conversas dos homens 
da burguesia, mostram que o convívio baseado no interesse comum pelos assuntos do quotidiano ocorria por 
toda a parte, não necessitando de locais específicos. O uso de capa preta, observável quer em obras de arte, quer 
em descrições sobre a sociedade da época assinalava, pois, um grupo social específico, com condições materiais 
suficientemente sólidas para que os seus representantes pudessem dedicar bastante tempo ao convívio e ao co-
mentário sobre o quotidiano social. Se o escrivão do alcaide Manuel da Cunha estabeleceu, em 1629, essa associa-
ção, foi porque esta, na realidade, era evidente, para si e, por certo, para toda a gente. Nessa medida, parece-nos 
uma das vertentes mais interessantes da convivialidade na época em análise. 

As deslocações para os arredores da cidade, em trabalho ou em recreio, e em dias festivos, criavam oportunidades 
de convívio entre os que nelas participavam, durante os percursos. Além das mulheres que lavavam roupa entre o 
Chafariz del Rei e o Chafariz de Dentro, por conta dos moradores, nos tanques para lavagem que aí existiam (Moi-
ta, 1994, p. 153), outras iam à ribeira de Alcântara. Buarcos (1916, p. 57) defendeu que havia 3500 lavadeiras e 
ensaboadeiras na cidade e seu termo. Maria Henriques, mourisca forra, afirmou à Inquisição que costumava ir 
lavar roupa a Alcântara com outra mourisca que morava às Portas do Mar e que, “assi n’Alcântara como no cami-
nho indo e vindo”, a ouvia proferir expressões islâmicas e “cantar cantigas de mouros em aravia de cavaleiros e 
d’amores” e, quando as cantava, chorava56.

Beatriz Lopes, num dia em que ia a caminho de Alcântara com Maria Henriques, mourisca forra, esta escorregou 
e caiu, dizendo: “Alá!” Como ela lhe estranhasse o que dissera, a mesma respondeu: “Tanto monta Jesus como Alá 
e ele é Deus de nossa terra”57.

Mas, Alcântara, também era lugar de passeio. Em 1562, o cristão-novo Gaspar Fernandes foi “folgar a Alcântara” 
com o ourives Fernão Gomes e outras pessoas, “e comeram lá todos e folgaram aquele dia”. Depois do jantar, num 
pátio da casa em que estavam, o ourives, já sob a influência do vinho, disse-lhe que, se fosse rei, havia de fazer com 
que “a lei fosse toda uma e que todos haviam de ser uns”58. Cinco anos depois, em dia de Nossa Senhora de Março, 
foi António Fernandes com três amigos “pelo caminho de Enxobregas que vai para Chelas e jantaram todos em 
um campo junto a uma horta”. Antes da refeição, um deles leu pela Bíblia um capítulo que tratava “da saída dos 
filhos de Israel do Egito”59. 

56 ANTT, IL, Processo 3186, f. 2.
57 ANTT, IL, Processo 3190, f. 3.
58 ANTT, IL, Processo 5814, f. 4.
59 ANTT, IL, Processo 7497, f. 9v. 



16Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

A mourisca Filipa, a quem, depois de a batizarem “não teve quem a ensinasse cousas de cristã” e que chamava 
por Alá sempre que “a açoutavam e pingavam”, cerca de 1552 encontrou-se com outras três mouriscas “junto do 
Moinho de Vento a São Roque”. Uma delas, chamada Soltana, perguntou às companheiras se não queriam fugir do 
reino, porque “já estava enfadada de lavar e da má vida”60. 

Além da convivência entre familiares que ocorria nas respetivas moradas, o mais comum certamente, os domicí-
lios privados, assim como os estabelecimentos comerciais, proporcionavam as condições ideais para conversas 
mais íntimas entre algumas pessoas. E dessa realidade tão vulgar, mas pouco conhecida, são exemplo as idas fre-
quentes, em 1539, de Isac Menzemero a casa do luveiro Jorge Mendes, durante as quais, segundo este confessou 
à Inquisição, “recolhido com ele em o sobrado e lugar secreto comunicavam cousas contra nossa Santa Fé Cató-
lica”. Os debates prolongavam-se por uma hora ou mais e, para não dar nas vistas, o visitante entrava por uma 
porta e saía por outra61. Ou o encontro de João Duarte, mercador de sedas já mencionado, com Manuel de Moura, 
mercador de Portimão que lhe comprava mercadoria para vender no Algarve, “na sua sobreloja”, onde discutiam 
os preços da mesma, em que ambos se declararam judeus. E o mesmo se passou com Belchior Couceiro, estando 
“ambos sós no seu escritório, jogando o passa dez”, com uma declaração semelhante62.

CONCLUSÕES

Podemos classificar os espaços em que decorreram os breves encontros aqui apresentados em públicos, semi-
públicos e privados. Os primeiros, espaços abertos à presença e circulação quer dos moradores quer de quem 
estivesse de passagem, predominam nesta amostra, embora muitas das revelações que motivaram os processos 
do Santo Ofício tenham ocorrido no interior dos domicílios, entre familiares, vizinhos ou conhecidos. No entanto, 
quase não são aqui referidos, pela sua semelhança e pouco interesse para o conhecimento dos lugares de socia-
bilidade urbana, objeto deste estudo.

Foram as ruas, as praças e lugares a elas intimamente ligados, como as portas do circuito amuralhado, os cais e as 
fontes, que destacámos, por constituírem “os espaços por excelência da vida popular urbana”, “lugar privilegia-
do de encontro para a maioria da população […] o teatro da cidade […] onde se é espetáculo, espectador e ator” 
(Lousada, 1999, pp. 543-544). 

Houve também espaços semipúblicos, acessíveis, por princípio, a toda a gente, mas em que vigorava o direito de 
exclusão de pessoas com comportamento impróprio, como as estalagens, tabernas e lojas. E, como foi dito, alguns 
espaços privados, nos quais foram travados debates e feitas confidências, que aqui foram mencionados por se 
destacarem, pelos temas ou pelas circunstâncias, da monotonia dos restantes que decorreram no âmbito privado. 

Os indivíduos que protagonizaram os casos apresentados, além de portugueses, eram abexins, biscainhos, bre-
tões, castelhanos, flamengos, franceses, indianos, ingleses, mouriscos norte-africanos e turcos, variedade resul-
tante do cosmopolitismo de Lisboa nessa época. Dos finais de Quatrocentos às primeiras décadas de Seiscentos a 
população de algumas cidades europeias, como Antuérpia, Lisboa, Lyon, Nuremberga, Sevilha e Veneza, aumentou 
enormemente, devido às migrações internas e à imigração de estrangeiros. Viajava-se facilmente, a pé, a cavalo e 
de barco. Era cada vez foi maior o número de poliglotas, de glossários e de manuais de conversação, devido à ne-
cessidade de contactos (Hale, 2004, 150-166). Monarcas como o imperador Maximiliano I incentivaram o ensino 
de línguas. Era um facto corrente existirem mercadores que se expressavam em vários idiomas (Oz-Salzberger, 
2015, p. 198).

60 ANTT, IL, Processo 7245, f. 9-10v.
61 ANTT, IL, Processo 5322, f. 3.
62 ANTT, IL, Processo 5140, f. 54-54v.



17Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

As profissões ou condições sociais em que se integravam os intervenientes nos exemplos aqui relatados iam desde 
os ofícios artesanais (de alfaiate, lapidário, oleiro, ourives, sapateiro e tecelão), comércio (boticário, estalajadeiro, 
fanqueiro, livreiro, luveiro e mercador), transportes (barqueiro) a serviços (cirurgião, clérigo, cozinheiro, físico, 
militar, moço da câmara da infanta D. Maria), assim como de escravo, de estudante e mourisco forro. Algumas 
destas ocupações eram características de um importante centro urbano. Tratava-se, por isso, de uma sociedade 
muito estratificada, desde as elites cujos homens se distinguiam pelo uso de capa preta, até aos escravos. Tal facto 
era impulsionado por uma forte endogamia dentro dos grupos profissionais e sociais (Cowan, 1998, pp. 89-92). 

Entre os temas de conversa que foram aqui evocados predominavam os religiosos (Catolicismo, Judaísmo e Lute-
ranismo), a tentativa de fuga à Inquisição, as queixas dos escravos pelas suas condições de vida e a consequente 
vontade de evasão para «terras de mouros» e mesmo a nostalgia das mouriscas pela perdida cultura islâmica. 
Mas também se incluíam a bigamia e a sodomia, tudo domínios que estavam sob a alçada do tribunal da fé, e até 
os negócios e a saúde. O espaço ocupado por temas religiosos e comportamentos desviantes da norma dominante 
está exagerado relativamente à realidade, devido à natureza da fonte utilizada, os processos inquisitoriais. Fontes 
de diferente origem remeteriam, sem dúvida, para outros assuntos bem mais diversificados, como as necessida-
des básicas do dia-a-dia, relações familiares, questões amorosas, problemas de saúde própria ou alheia, convites 
para passeios e festas, pequenos negócios, conflitos laborais e tudo o mais que preenchia o quotidiano dos habi-
tantes de uma grande urbe europeia. 

Foi a interação dos habitantes ou indivíduos de passagem pela cidade e respetivos interesses, motivações, queixas 
e receios, com as oportunidades e condições de encontro e conversação proporcionadas por certos lugares, como 
centralidade, comodidade e privacidade, que levaram à construção social desses locais como espaços de sociabi-
lidade. Também as necessidades de consumo e as condições de acessibilidade de certas ruas e praças por parte 
dos moradores conduziram a práticas comerciais e artesanais, antes mesmo de estas terem tomado forma física 
através de estabelecimentos, onde vieram a funcionar negócios destinados à produção e venda de mercadorias. 

No caso dos lugares de convívio, a sua maioria, não precisou de ser edificada, despontando ao ar livre ou junto a 
equipamentos urbanos já existentes, que não tinham surgido com essa finalidade. A exceção a esta regra foram as 
tabernas e estabelecimentos semelhantes, que atraíam clientes tanto para consumo de bebidas e comidas como 
para a convivência, senão principalmente para esta. E o mesmo processo ocorreu junto de outros edifícios urba-
nos, tais como os religiosos e os de diversão.

Como defendeu Ledrut (1988, p. 70), “não há espaço em si, independente do comportamento dos homens”, o 
espaço é produto, “isto é: nunca há espaço, há espacializações”. Ao percorrê-lo, ao longo do tempo, a popula-
ção dominou-o e moldou-o, originando efetivamente a cidade (Certeau, 1998, pp. 176-177). Seguindo Mumford 
(1982, p. 332), nenhum plano urbano pode ser adequadamente descrito segundo o seu modelo bidimensional, 
pois é só na terceira dimensão, pelo movimento no espaço, e na quarta dimensão, pela transformação no tempo, 
que surgem as relações funcionais que verdadeiramente o definem. Assim surgiu a Lisboa dos séculos XVI e XVII, 
do convívio quotidiano dos seus habitantes, mesmo que ocasional, e dos lugares preferidos para o mesmo.



18Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Agulhon, M. (1977). Le cercle dans la France bourgeoise, 1810-1848: Étude d’une mutation de sociabilité. Armand 
Colin. 

Araújo, R. (1990). Lisboa: A cidade e o espetáculo na época dos Descobrimentos. Horizonte.

Beirante, M. A. (2008). O ar da cidade: Ensaios de história medieval e moderna. Colibri.

Buarcos, J. B. (1916). Majestade e grandezas de Lisboa em 1552. Archivo Historico Portuguez, (11), 9-241.

Caetano, C. (2004). A Ribeira de Lisboa na época da expansão portuguesa: Séculos XV a XVIII. Pandora.

Camões, L. (1946). Obras completas (Vol. 3). Sá da Costa.

Carita, H. (1999). Lisboa manuelina e a formação de modelos urbanísticos da época moderna: 1495-1521. Livros 
Horizonte.

Carita, H. (2020). Lisboa manuelina. In Câmara Municipal de Lisboa (Org.), O Hospital Real de Todos os Santos: 
Lisboa e a saúde (pp. 61-66). Câmara Municipal de Lisboa/Santa Casa da Misericórdia de Lisboa.

Castelo-Branco, F. (1990). Lisboa seiscentista. Horizonte. 

Certeau, M. (1998). A invenção do cotidiano: Artes de fazer. Editorial Vozes.

Cowan, A. (1998). Urban Europe: 1500-1700. Arnold.

Figueiredo, A. J. (1863). Lisboa em 1584. Archivo Pittoresco: Semanário Illustrado, 6(11), 85-87.

Flor, P. (2019). Antes de Weiburg, Leyden: A datação do Panorama de Lisboa da Biblioteca da Universidade 
de Leyden. In P. Flor (Ed.), Praça universal de todo o orbe: Uma vista de Lisboa em 1619 (pp. 21-29). Museu de 
Lisboa.

Fonseca, J. (2014). Livro de viagens de Jan Taccoen de Zillebeke. In E. Stols, J. Fonseca, & S. Manhaeghe (Eds.), 
Lisboa em 1514: O relato de Jan Taccoen van Zillebeke (pp. 123-130). Húmus.

Fonseca, J. (2019). Os livreiros de Lisboa nos séculos XVI e XVII. Colibri.

Fonseca, T. (2021). O quotidiano popular através das «Cantigas subversivas» (1828-1832). Cadernos do Arquivo 
Municipal, (15), 109-124.  https://doi.org/10.48751/CAM-2021-1575

Giebels, D. N. (2018). A Inquisição de Lisboa (1537-1579). Gradiva.

Gschwend, A. J., & Lowe, K. P. (Eds.). (2015). The global city on the streets of Renaissance Lisbon. Paul Holberton.

Gschwend, A. J., & Lowe, K. P. (2017). A cidade global: Lisboa no Renascimento. Museu Nacional de Arte Antiga.

Hale, J. (2004). La civilization de l’Europe à la Renaissance. Perrin. 

Herculano, A. (1983). Opúsculos (Vol. 6). Bertrand.



19Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

Herold, B. J. (2018). The diary of the Swiss Leonhard Thurneysser and black africans in Renaissance Lisbon. 
Renaissance Studies, 32(3), 463-488. 

Ledrut, R. (1988). O Homem e o espaço. In J. Poirier (Dir.), História dos costumes (Vol. 1, pp. 55-89). Estampa.

Le Goff, J. (1964). La civilization de l’Occident Médiéval. Arthaud. 

Leguay, J.-P. (1997). La rue au Moyen Age. Editions Ouest-France.

Lousada, M. A. (1995). Espaços de sociabilidade em Lisboa: Finais do século XVIII a 1834 [Tese de doutoramento 
não publicada]. Universidade de Lisboa.

Lousada, M. A. (1999). Espaço urbano, sociabilidades e confrarias: Lisboa nos finais do Antigo Regime. In 
Piedade popular: Sociabilidades, representações, espiritualidades. Actas do Colóquio Internacional (pp. 537-558). 
Terramar.

Miranda, A. (2019). A imagem da cidade. In P. Flor (Ed.), Praça universal de todo o orbe: Uma vista de Lisboa em 
1619 (pp. 31-42). Museu de Lisboa.

Moita, I. (1994). O livro de Lisboa. Horizonte.

Mumford, L. (1982). A cidade na história: Suas origens, transformações e perspetivas. Martins Fontes.

Oliveira, F. (1993). O vestuário português ao tempo da expansão: Séculos XV e XVI. Grupo de Trabalho do 
Ministério da Educação para as Comemorações dos Descobrimentos Portugueses.

Oliveira, N. (1991). Livro das Grandezas de Lisboa (1620). Vega.

Oz-Salzberger, F. (2015). Languages and literacy. In H. Scott (Ed.), The Oxford Handbook of Modern European 
History, 1350-1750 (Vol. 1, pp. 192-213). Oxford University Press. 

Pereira, P. (2020). A arquitetura do edifício: Antecedentes, comparações e paralelos. In Câmara Municipal de 
Lisboa (Org.), O Hospital Real de Todos os Santos: Lisboa e a saúde (pp. 73-118). Câmara Municipal de Lisboa/
Santa Casa da Misericórdia.

Reis, M. F. (2015). A Ribeira de Lisboa, porto do império marítimo português: Circulação de pessoas e 
mercadorias. e-Spania, (22). https://doi.org/10.4000/e-spania.25062

Ribeiro, L. (2019). Lisboa, cidade de muitas águas. In Arquivo Municipal de Lisboa, & Instituto de Estudos 
Medievais (Org.) Pão, carne e água: Memórias de Lisboa medieval (pp. 81-99). Câmara Municipal de Lisboa.

Roche, D. (1999). História das coisas banais. Círculo de Leitores.

Serrão, V. (1999). A imagem do mar e da capital do império no século XVI: Um novo testemunho iconográfico da 
Lisboa das Descobertas. In M. G. M. Ventura (Ed.), As rotas oceânicas: Séculos XV-XVII (pp. 171-187). Colibri.

Silva, A. V. (1987a). A cerca fernandina de Lisboa (Vol. 1). Câmara Municipal de Lisboa.

Silva, A. V. (1987b). As muralhas da Ribeira de Lisboa (Vol. 1). Câmara Municipal de Lisboa.

Silva, R. B., & Guinote, P. (1998). O quotidiano na Lisboa dos Descobrimentos. Grupo de Trabalho do Ministério 
da Educação para as Comemorações dos Descobrimentos Portugueses.

https://doi.org/10.4000/e-spania.25062


20Cadernos do Arquivo Municipal | ISSN 2183-3176 | 2.ª Série N.º 24 (2025), 1-20

Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII | Jorge Fonseca

Sousa, A. (1924). O trajo popular em Portugal nos séculos XVI e XVII. Sociedade Nacional de Tipografia.

Villalba y Estaña, B., & Confalonieri, G. (2002). Por terras de Portugal no século XVI. Comissão Nacional para as 
Comemorações dos Descobrimentos Portugueses.

Submissão/submission: 18/07/2024 
Aceitação/approval: 09/05/2025

Jorge Fonseca, CEPESE - Centro de Estudos da População, Economia e Sociedade,Universidade do Porto 4200-365 Porto, 
Portugal. jmrfonseca2000@yahoo.com.br
https://orcid.org/0000-0002-4501-7549

Fonseca, J. (2025). Lugares e formas de convívio em Lisboa nos séculos XVI e XVII. Cadernos do Arquivo Municipal, (23), 1-20.
https://doi.org/10.48751/CAM-2025-24423

Licença Creative Commons CC-BY-NC 4.0

mailto: jmrfonseca2000@yahoo.com.br

https://orcid.org/0000-0002-4501-7549
https://doi.org/10.48751/CAM-2025-24423

	_Hlk180401142
	_Hlk180401160

